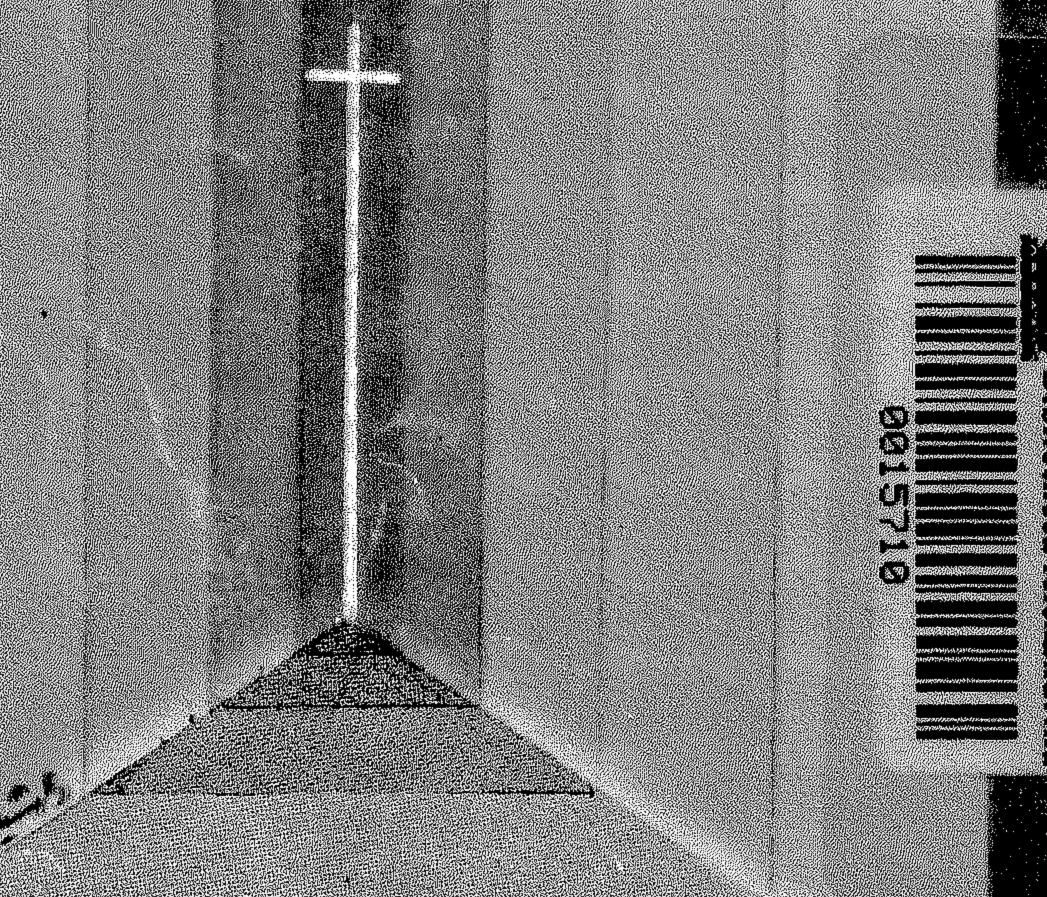
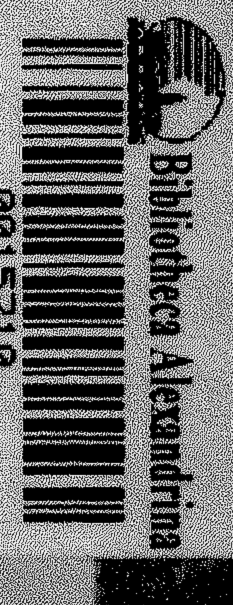
# المجزء الغالث







الجزء الثالث

چون لوربیک



#### طبعة أولى

صدر عن دار الثقافة ص . ب . ١٢٩٨ - القاهرة

The Church History: كتب باللغة الإنجليزية بعنوان

جميع حقوق الطبع محفوظة للدار ( فلا يجوز أن يستخدم إقتباس أو إعادة نشر أو طبع بالرونيو للكتاب أو أي جزء منه بدون إذن الناشر ، وللناشر وحده حق إعادة الطبع

. ١ / ٢٦١ ط ١ ك ٣٠٠ / ١٠ - ٥ / ٨٨ رقم الإيداع بدار الكتب ٨٣٧٨ / ٨٨ طبع بمطبعة دار الجيل للطباعة

#### تمهيد

في هذا المجلد الثالث من تاريخ الكنيسة المسيحية ، نتناول أحداث القرنين الرابع والخامس وأجزاء من القرن السادس . وقد تميز القرن الرابع بالمساجلة الأريوسية وبأول مجمع مسكوني ، وبالعلاقة السلمية الجديدة بين الكنيسة والإمبراطورية . كما تظهر فيد بعض الشخصيات من أعظم آباء الكنيسة في الشرق والغرب ، ثم نتناول بعد ذلك القرن الخامس وهو فترة الجدل حول عقيدة ألوهية المسيح وعمله والإنقسام المتزايد بين المجتمعات الشرقية و الغربية .

يوجد في آخر كل فصل من هذا المجلد - كما في المجلدين السابقين جدول باللغة الإنجليزية يشتمل على المراجع المختارة لمعاونة كل طالب يختار بذل الجهد والتعمق في أحد الموضوعات . ويمكن العثور على كل المراجع المشار اليها - ماعدا القليل منها - في مكتبة كلية اللاهوت بالقاهرة .

المؤلف

#### محتويات الكتاب

#### ١ – قسطنطين والكنيسة

قسطنطين يقوي مركزه - ليسينيوس يضطهد المسيحيين- قسطنطين يهزم ليسينيوس - قسطنطين الحاكم الأوحد -قسطنطين كان مهيأ لقبول المسيحية - هيلاتة أم قسطنطين - سمات المسيحية عند قسطنطين -قسطنطين يحسب نفسه مسيحيا - عماد قسطنطين وموته - التسامح مع الأديان الأخري - عثل الله علي الأرض - المسيحية والإمبراطورية - المحبة المسيحية تخدم والإمبراطورية - المحبة المسيحية تخدم الإمبراطورية - إهتمام قسطنطين بالكنيسة - اصلاحات قسطنطين - إمتبازات للكنيسة - حفظ يوم الأحد ، نسخ أسفار الكتاب المقدس ، بناء الكنائس - الكنيسة تصبح غنية -أضرار تلحق بالكنيسة - " الدهماء" ينضمون للكنيسة - ازدياد الهرطقات - الحد من الممارسات الوثنية - العقلية الوثنية تستمر-تأثير الوثنية علي التقويم - نقطة تحول تاريخي .

# ۲ - الأريوسية ومجمع نيقية ١٤ - أريوس

عصر جديد في الفكر اللاهوتي - أريوس - أريوسيون قبل أريوس - الفكر اللاهوتي لدي أريوس - نظرية أريوس عن المسيح ككائن وسط - أريوس يستعين بالنصوص الكتابية - عزل أريوس وذهابه الي قيصرية - معركة المكاتبات - المعركة تصبح عامة - قسطنطين يكتب لأريوس واسكندر - هوسيوس يقنع الإمبراطور .

#### ب - نيقية

مجمع في أنطاكية - دعوات من الإمبراطور - مندوبون الي نيقية - نيقية أول مجمع مسكوني - قسطنطين يحضر الجلسة الإفتتاحية - الفرق الثلاث في نيقية - قانون الإيمان ليوسابيوس - هومو أوسيوس ( من ذات الجوهر) - قانون الإيمان الأخير مع الأناثيما - الأناثيما أي الجرم - القانون النيقوي لمجمع القسطنطينية - التوقيع علي القانون مع بعض التحفظات - انقسامات أساسية في نيقية - كراهية قسطنطين لأريوس - أهمية نيقية - قرارات حول المنشقين وتاريخ عيد القيامة - قرارات حول إدارة الكنيسة - الجلسة الختامية - الكنيسة والدولة معا .

# ٣ -- الجدل الأربوسى بعد نيقية ودور أثناسيوس أ -- من نيقية (٣٢٥م) حتى وفاة قسطنطين (٣٣٧م)

تحفظات حول نيقية - الأريوسيون يهاجمون يوستاثيوس - أريوس يكسب عطف الإمبراطور - أثناسيوس يخلف اسكندر - الأريوسيون والميليتيون ضد أثناسيوس في مجمع صور - الاتهامات ضد أثناسيوس وعزله - نفي أثناسيوس الي بلاد الغال - انتقال المجمع الي أورشليم - عزل مرسيللوس أسقف أنقره - الإبقاء على قانون نيقية - موت قسطنطين - قسطنطين في الميزان .

#### ب - الفكر اللاهوتي لدي أثناسيوس

تفنيد أثناسيوس للأريوسية - لاهوت المسيح وناسوته معا في الثالـــوث - الخلاص كامل - الروح القدس - هوموأوسيون - هومويوسيون -أنامويوسيون .

ج - من موت قسطنطين(٣٣٧م) حتى اعتلاء يوليانوس للعرش(٣٦١م)

#### إستمرار الصراع مع الأريوسية

أبناء قسطنطين - سياسة قسطنطيوس ضد الوثنية - فيرميكوس يشجع الحملة ضد الوثنية - قوانين ضد الوثنية - قسطنطيوس يرعي رجال الدين المسيحيين - قسطنطيوس يريد الوحدة في الكنيسة - أثناسيوس يهرب الي روما - حملات أثناسيوس دفاعا عن قرارات نيقية - يوليوس يساند أثناسيوس - يوسابيوس يهاجم أثناسيوس في أنطاكيه - الفروق بين الشرق والغرب - قسطانز الحاكم الأوحد في الغرب - مجمع سارديكا - الإمبراطوران يفرضان حلا وسطا - مشاكل جديدة مع الدوناتيين - قسطانز- قسطنطيوس الإمبراطور الأوحد - قسطنطيوس يجبر الكنيسة علي عزل أثناسيوس - سلطة قسطنطيوس علي الكنيسة - الهجوم علي أثناسيوس في الإسكندرية - قسطنطيوس يعين جورج في مكان أثناسيوس - أصدقاء أثناسيوس يحمونه - أثناسيوس الرعوية - النساراللامشابهة في الجوهر ( الأنومويوسون ) جماعة أريوسية متطرفة - مجمع سيرميوم - مجمع أريينوم ومجمع سلوقيا وال " هومويوس " - قبول هومويوس من الأريوسيين - استخدام أثناسيوس لصيغة هوموأوسيوس - أثناسيوس وباسيليوس.

#### د - يوليانوس المرتد ( ٣٦١ - ٣٦٣م )

يوليانوس وإنتعاش الوثنية - حياة يوليانوس المبكرة وتربيته - غريغوريوس يصف يوليانوس - قيادة يوليانوس للجيش الغربي - يوليانوس يصبح الإمبراطور الأوحد

عند موت قسطنطيوس - يوليانوس يكشف عن معتقداته الوثنية - اصلاحات يوليانوس في الحكومة - يوليانوس يحاول إحياء الديانة الوثنية - يوليانوس يضيق الخناق على المسيحية - إجراءات عنيفة ضد المسيحيين - إحتقار يوليانوس للمسيحيين - يوليانوس يتقد المسيحية - يوليانوس يهزأ بالمسيحية - يوليانوس يحاول إعادة بناء الهيكل في أورشليم - يوليانوس يفشل في إحياء الوثنية - موت يوليانوس.

# ع جوفیان الی ثیودوسیوس ومجمع القسطنطینیة ۲۲۳ – ۲۸۲ م )

الإمبراطور جوفيان - العمل نحو الإتفاق - فالنتنيان وفالينز - السنة الأخيرة لأثناسيوس - أثناسيوس وقانونية الأسفار الكتابية - بطرس يخلف أثناسيوس.

# أ - الآباء الكابادوكيون من آسيا الصغري السيليوس أسقف قيصرية :

تربيته الأولى - باسيليوس وحياة الرهبنة - تحفظات باسيليوس حول حياة الرهبنة - إنتخاب باسيليوس أسقفا لقيصرية - باسيليوس يخدم الفقراء - باسيليوس يجيب علي فالينز - فالينز يحترم باسيليوس - باسيليوس يحاول الحصول على مساعدة روما - أعداء الروح القدس - تعليم أبولينارس .

#### ٢ - غريغوريوس النازيانزي :

إشتهار غريغوريوس في القسطنطينية - غريغوريوس يصبح أسقفا للقسطنطينية.

#### ٣ - غريغوريوس النيسي :

إنتشار علم اللاهوت - الكابادوكيون وقانون الإيمان النيقوي - الكابادوكيون يتأملون الطبيعة .

## ب - ثيودوسيوس ومجمع القسطنطينية

المسيحية الديانة الوحيدة للإمبراطورية - مرسوم ثيودوسيوس - قوانين لحماية المسيحية الحمع القسطنطينية المسكوني - "فيليوك " - قانون ايمان نيقية الحالي .

# ه - الكنيسة المسيحية والامبراطورية في نهاية القرن الرابع الميلادي

قرن حرج للكنيسة - الفرق بين الشرق والغرب - المسيحيون يزدادون عددا.

#### أ - إدارة الكنيسة

النظام الإداري للكنيسة - القوة المتزايدة للمطارنة ولروما - العلمانيون والإكليروس في القرن الثالث - انفصال في القرن الثالث - انفصال العلمانيين في القرن الثالث - انفصال العلمانيين عن الإكليروس بعد مرسوم ميلان - قيام العلمانيين بالأسرار المقدسة بشروط معينة - العلمانيون ينتخبون الأساقفة - شيوخ علمانيون للكنيسة - محامون علمانيون للتعاون مع الأساقفة - التقويم المسيحي .

#### ب - الأسرار المقدسة وحياة التكريس

تطور الأفخارستيا - المعمودية - التوبة - صحة الأسرار المقدسة وقداسة الكنيسة الحقيقية - حياة التكريس السرية - تكريم القديسين والشهداء - زيارة الأماكن المقدسة .

#### ج - الأخلاق المسيحية

المسيحية تهذب الأخلاق في الإمبراطورية - العطف المسيحي على المرضى والجياع.

#### د - الكنيسة والبريسكليانيون

تصرف الكنيسة مع البريسكليانيين - عدم التسامح مع الهراطقة .

#### ه - الكنيسة واليهود

التسامح المبكر مع اليهود - قسطنطين يحتقر اليهود - قوانين ثيودوسيوس لصالح اليهود - التعصب المسيحي ضد اليهود - المسيحيون يتبعون العادات اليهودية .

#### و - الكنيسة والوثنية

جراتيان يرفض الرموز الوثنية - المسيحيون يتخذون خطوات ضد الوثنية - تحويل المعابد الي كنائس - مهاجمة المسيحيين في الإسكندرية للسرابيوم - شكوي ليبانوس الي ثيودوسيوس - الوثنية تتشبث بالبقاء.

#### ز - الثقافة والترف في الكنيسة

البابا داماسوس والثقافة المسيحية الجديدة - سيادة بابا روما - التبذير والترف في الكنيسة - رسامة الأثرياء بسهولة - نقد الكتاب الوثنيون للمسيحية - نقد غريغوريوس للترف في الكنيسة .

#### ح - الكنيسة والإمبراطورية

الإمبراطورية المقدسة والإمبراطور المقدس - الإمبراطورية " المسيحية " - أفول نجم الإمبراطورية - سقوط روما نهائيا .

#### ٦ - القبائل البربرية والكنيسة المسيحية

القبائل البربرية على حدود الإمبراطورية - علاقات سلمية مع القوطيين - التأثير المسيحي على القوطيين .

#### أ — أولفيلاس (Ulfilas)

حياة أولفيلاس المبكرة - إرسالية أولفيلاس الي القوط - الكتاب المقدس بلغة القوطيين .

#### ب - سقوط الإمبراطورية أمام القبائل

الجيوش القوطية تغزو الإمبراطورية الغربية - سقوط الإمبراطورية الرومانية -علاقات طيبة بين الكنيسة والقبائل - الكنيسة تدعي لنفسها القيادة السياسية وتتولاها .

#### ٧ -آباء الكنيسة في القرنين الرابع والخامس

#### أ- أمبروسيوس أسقف ميلانو (٣٣٩ - ٣٩٧ م) Ambrose

أسرة أمبروسيوس المسيحية - تعيين امبروسيوس حاكما - نزاع حول اختيار أسقف لميلانو - أمبروسيوس يصبح اسقفا لميلانو - أمبروسيوس يعتني بالفقراء ويهتم بهم-دراسات أمبروسيوس - أمبروسيوس و جراتيان - المسيحية الديانة الوحيدة للامبراطورية - أمبروسيوس يعارض جوستينا - أمبروسيوس يكرم رفات الشهداء - معارضة جمع الرفات والذخائر - موت فالنتيان الثاني - أمبروسيوس وأغسطينوس - أمبروسيوس وثيودوسيوس-أمبروسيوس يأمر ثيودوسيوس بتغيير امر اصدره - ثيودوسيوس ومقتل سبعة الاف في تسالونيكي - امبروسيوس يدين ثيودوسيوس - ثيودوسيوس يجب ان يتوب - أمبروسيوس يطرد ثيودوسيوس من الكنيسة - توبة ثيودوسيوس - موت ثيودوسيوس - موت أمبروسيوس - الدولة لا تتدخل في شئون الكنيسة - الكنيسة - الكنيسة - الكنيسة - الكنيسة - الكنيسة - الكنيسة على داماسوس.

حياته المبكرة - جيروم يختار حياة الرهبنة - ارتياحه لحياة الرهبنة - انقطاعه عن الكتّاب الوثنيين - جيروم كاهنا واستمراره في الدراسة ، اختياره سكرتيرا للبابا - انتقاد جيروم لارستقراطية روما - جيروم يهاجم كل العلاقات الجنسية - جيروم والسيدة بولا - جيروم ينتقل الي بيت لحم - حياة الرهبنة في بيت لحم - الحجاج الي بيت لحم - موت بولا - جيروم يناضل الاخرين - جيروم ليس عالما لاهوتيا - جيروم يتحدث عن نشأة الاسقفية - جيروم يؤيد سيادة البابوية في روما - جيروم يترجم يتحدث عن نشأة الاسقفية - جيروم يؤيد سيادة البابوية في روما - جيروم يترجم

الفولجاتا - جيروم يترجم من العبرية - شخصية جيروم.

#### ج - ثلاثة أباء شرقيون

۱ - کیرلس آسقف آورشلیم (۳۱۰ - ۳۸۲ م)
 ۲ - أبیفانیوس أسقف قبرص (۳۱۵ - ۳۰۶ م)
 ۳ - آفرایم أسقف سوریة (۳.۲ - ۳۷۳ م)

#### د - يوحنا فم الذهب Chrysostom ( ع ع م )

كريسوستوم فم الذهب ، حياته العائلية - فم الذهب الطالب - فم الذهب في الدير - فم الذهب في انطاكية - فم الذهب واعظا - فم الذهب رئيس أساقفة القسطنطينية - توجيه النقد الي يوحنا ذهبي الفم - عزل فم الذهب في مجمع البلوط - عزل فم الذهب ونفيه وموته - الفرق بين الكنيستين الشرقية والغربية - فم الذهب نيقوي في الفكر اللاهوتي.

هـ – أغسطينوس أسقف هيبو(٤٥٣ – ٤٣٠ عم) (Augustine)

## ١ - حياة أغسطينوس ،

شهرة أغسطينوس - اعترافات أغسطينوس - سنوات عمره الاولى - الصراع الذهنى والاخلاقي - أغسطينوس والمانوية - أغسطينوس وأمبروسيوس - صراع أغسطينوس الروحي - " خذ واقرأ " - "الله يجد أغسطينوس - أغسطينوس أسقف على هيبو - زعامة أغسطينوس في هيبو.

# ٢ - أغسطينوس ضد الدوناتيين

مشكلة الدوناتية - الدوناتية تهدد وحدة الكنيسة - أغسطينوس يهاجم الدوناتية الدوناتية الدوناتية الدوناتيون يجبرون على العودة إلى الكنيسة -أغسطينوس واستخدام القوة.

#### ٣ - اللاهوت عند أغسطينوس

تقدير عقيدة أغسطينوس اللاهوتية - العلاقة الشخصية مع الله - بحث الانسان عن الله - الاتحاد مع الله - الشخصية الانسانية والله - الثالوث - التعاليم المتعلقة بلاهوت المسيح - الخطية والخلاص - التعيين السابق - تأليه المسيحي - تأثير أغسطينوس على الآخرين - التعليم المتعلق بالكنيسة - لا خلاص خارج الكنيسة - مدينة الله - نظرة أغسطينوس الى التاريخ.

## ٤ - النزاع مع بلاجيوس ( Pelagius )

بيلاجيوس وحرية الانسان - أغسطينوس يهاجم بلاجيوس - الحكم على البلاجيوسية - كاسيانوس والبلاجيوسية - كاسيانوس والبلاجيوسية - استمرار الحوار - التأثير المستمر لأغسطينوس.

## ٨ -- المنازعات حول العقيدة في المسيح

ناسوت المسيح ولاهوته

أ - أحداث وشخصيات لمجمع أفسس ٢٣١ م.

۱ - أبوليناريوس ( Apollinarius )

٢- المدرسة الأنطاكية

ديودورس الطرسوسي Diodorus - ثيودورس أسقف موبسوستيا Theodore of - ثيودورس أسقف موبسوستيا Theodore of - ثيودورس Mopsuestia - Mopsuestia

Cyril of Alexandria )
 الاسكندرية ( Cyril of Alexandria )
 ( ؟ - كلام )

شهرة كيرلس - العقيدة في المسيح عند كيرلس - كيرلس ضد نسطورس

#### ٤ - مجمع أفسس

مجمع مضطرب - إدانة نسطوريوس - الإمبراطور يدين الحزبين ، لكن كيرلس ينتصر أخيرا - إتفاق كيرلس والأنطاكيين علي صيغة جديدة بعد أفسس - نسطور والكنيسة النسطورية -التاريخ اللاحق للنسطوريين .

#### ب - أحداث وشخصيات مجمع خلقيدون ١٥١ م

إستمرار الحوار حول العقيدة في المسيح - عقيدة أوطاخي في المسيح - مجمع ثان في أفسس - البابا ليو الأول وكتاب " طومس " - ديوسقورس في مجمع أفسس الثاني - الموقف يتغير لصالح ليو - الحكم علي ديوسقورس في خلقيدون - العقيدة الخلقيدونية في المسيح - قانون الإيمان الخلقيدوني - تأثير خلقيدون علي قانون الإيمان المشيخي الوستمنستري - الكنائس غير الخلقيدونية - بيان الأنبا غريغوريوس - المشيخي الوستمنستري - الكنائس غير الخلقيدونية - بيان الأنبا غريغوريوس - طبيعة واحدة - الألوهية والناسوت متحدتان في المسيح - ليست عقيدة أوطاخي - اتحاد حقيقي لكن من غير إمتزاج - مثل إتحاد الروح والجسد - الإختلاف حول خلقيدون اختلاف طفيف - الكنائس الأرثوذكسية الشرقية ترفض عقيدة خلقيدون -

الحاجة الى الإتفاق والإتحاد .

#### ج - نتائج مجمع خلقیدون

إستمرار النزاع حول العقيدة في المسيح - الإضطهاد البيزنطي في مصر - زينو Zeno والهينوتيكون Henoticon - إحترام غير الخلقيدونيين - ساويرس الأنطاكي - انقسامات أصحاب الطبيعة الواحدة Monophysite - الإمبراطور جوستنيان - الفصول الثلاثة ومجمع القسطنطينية الثاني - يعقوب باراديوس ( يعقوب البرادعي ) - هرقليوس وعقيدة الإرادة الواحدة ( المشيئة ) - كورش ( المقوقس ) الملكاني ، بطريركا - اليونان الأرثوذكس - الأقباط الأرثوذكس .

# ٩ – التطورات داخل الكنيسة في القرون الرابع والخامس والسادس

#### أ - الإدارة والنظام

مركز وحياة الأساقفة - إستبعاد الأثرياء من الإكليروس - تأثير العلمانيين - تدهور وضعف تأثير العلمانية .

#### ب - العبادة

تطورات في العبادة - معني عشاء الرب في الشرق والغرب.

ج - الرفات - الذخائر والقديسون والملائكة

تكريم القديسين - العذراء مريم - الملائكة - نهاية عصر .

# ا - قسطنطين والكنيسة

#### قسطنطین یقوی مرکزه:

في سنة ٣١٣ م كان الإمبراطور قسطنطين الذي اتسمت شخصيته بالطموح والإعتقاد بأن السماء قد اختارته لهذا الدور . كان وقتئذ في بداية مسيرة حياته كواحد من أعظم أباطرة الرومان . ففي أعقاب هزيمة مكسنتيوس Maxantius عند جسر ميلفيان، وإتفاق قسطنطين وليسينيوس Licinius في ميلان . أتيحت له فرص جديدة لإحكام قبضته على الإمبراطورية . وكان مكسيمنيوس Maximinus حاكم الشرق الذي اختلف مع سياسة ليسينيوس وقسطنطين قد هدد بالهجوم بجيش قوي . فتصدي ليسينيوس بموافقة قسطنطين لكسمينيوس وهزمه بسهولة ( أنظر المجلد الثاني) . وترتيبا على ذلك أصبحت الإمبراطورية مقسمة الآن بين اثنين ، قسطنطين في الغرب وليسينيوس في القسم الشرقي ( اليونان وآسيا الصغري ) .

#### ليسينيوس يضطهد المسيحيين:

إستمر السلام لمدة سبع سنوات بين قسطنطين وليسينيوس رغم أن ليسينيوس كان مصيبا في شكه من جهة أطماع قسطنطين في الإنفراد بالحكم . أضف الي ذلك أن ليسينيوس لم يكن مثل قسطنطين في تعاطفه نحو المسيحيين . ولعدة أسباب بدأ ليسينيوس عمليات القمع ضدهم . فطردهم من العمل في القصور الإمبراطورية ، ومن الجيش ، ومن الوظائف الحكومية . وحظر علي الأساقفة عقد مجامع رسمية كما حرم علي الرجال والنساء الإجتماع معا للعبادة بل كان يجب أن تقام كل الخدمات في الهواء الطلق ولم يكن مسموحا للمسيحيين بزيارة السجون . ووصل الأمر في بعض المناطق الي أن يهدم الحاكم الكنائس ويقتل الأساقفة .

#### قسطنطين يهزم ليسينيوس:

لكن هذه الإجراءات التي اتخذها ليسينيوس ، لم تساعده على تقوية مركزه ، بل بالحري أعطت قسطنطين المبرر الذي كان ينتظره لغزو القسم الشرقي ، فإجتاحه وأحرز بعد عدة معارك نصرا حاسما . وبعد أن إستسلم ليسينيوس ، ترك حيا بعض الوقت ، لكنه قتل أخيرا في سنة ٣٢٤ م ربما بأمر من قسطنطين .

#### قسطنطين الحاكم الأوحد:

وهكذا أصبح قسطنطين الحاكم الأوحد للإمبراطورية الرومانية دون منازع . وقد نقش علي القصر الذي شيده لنفسه بعد ست سنوات ، في مدينة القسطنطينية الجديدة السطور التالية :" إن المسيح أعانه لأنه إحترم " الإلهي " وقد أخمد المسيح نار الطاغية ومنح قسطنطين السلطة على العالم بأسره" .

#### قسطنطين كان مهيأ لقبول المسيحية:

يكن تقدير موقف قسطنطين تجاه المسيحيين والكنيسة . عندما نذكر أنه ربما كانت هناك بعض التأثيرات المسيحية في وقت مبكر من حياته . فمع أن أباه قسطنطين (Constantuis) كان رجلا وثنيا ، لكنه كان متسامحا مع المسيحيين وكانت لقسطنطين أخت تحمل إسما مسيحيا فريدا هو أناستاسيا ومعناه (القيامة) . بعبارة أخري كان عقله وقلبه مهيأين لقبول الرؤيا السماوية التي رآها قبل المعركة عند جسر ميلفيان ، كما كان معدا لتفسيرها تفسيرا مسيحيا . فلما حاز النصر في اليوم التالي للرؤيا ، صار اقتناعه بهذا الإيمان راسخا. لقد حققت له السماء كل مطامحه السياسية .

#### هيلانة أم قسطنطين :

كما ينبغي أن نذكر أيضا أم قسطنطين "هيلانه" التي صارت مسيحية بتأثيره وقد اشتهرت بالأعمال الخيرية وزياراتها للأراضي المقدسة . وإرتبط إسم هيلانة بعدد من الكنائس المشيدة هناك . كما يوجد تقليد بأنها إكتشفت الصليب تحت كنيسة القبر المقدس . وتحتفل الكنيسة القبطية يوم ٢٤ مايو بتذكارها كقديسة.

#### سمات المسيحية عند قسطنطين :

لكن إلي أي مدي كان مسيحيا ؟ هل فهم فعلا طبيعة هذا الإيمان الجديد ؟ لقد تناول الكثيرون من المؤرخين هذا الموضوع في دراسة مستفيضة وجاءت النتائج متضاربة . إن قسطنطين لم يتخلُّ عن عبادته لإله الشمس محتفظا برموز هذا الإله على العملات النقدية جنبا الي جنب مع شعار المسيحية وهو" الحرفان الأولان من كلمة "خرستوس" أي المسيح في اليونانية "، مما يبين أنه في الواقع لم يفهم تفرد يسوح المسيح بإعتباره ابن الله ورئيس الإيمان المسيحي ، وهناك تمثال في روما لقسطنطين وهو يحمل رمحا عليه صليب منقوش عليه أنه "حرر المدينة من الطغاة بفضل علامة الخلاص هذه". وثمة تمثال آخر له في القسطنطينية وهالة إله الشمس تحيط برأسه ، ثم أن قوس قسطنطين الشهير الذي مازال قائما في روما عليه نقوش لإله الشمس . ومع ذلك يكتب لأسقف قرطاجنة عن " الكنيسة الكاثوليكية القانونية المقدسة " وإستنادا الي مثل هذه الأدلة يلخص الكاتب " كوكران " " Cockrane رايه بالقول : إن الإيمان الغامض بالله عند قسطنطين يجمع بمهارة بين متناقضات عبادة الشمس والمسيحية . الغامض بالله عند قسطنطين يجمع بمهارة بين متناقضات عبادة الشمس والمسيحية .

<sup>\*</sup> Cochrane, Charles Norris, Christianity and Classical Culture, Oxford 1940 P. 216

إنها محصلة غريبة للولع بالفن اللاهوتي المبني على أساس من " الحلولية " ( إلهية الكون ) مع الإستعانة ببعض المصطلحات المسيحية أكثر من استعانته بالأفكار المسيحية .

#### قسطنطين بيحسب نفسه مسيحيا:

على أنه لا جدال في أن قسطنطين كان يعتبر نفسه مسيحيا . فالكثير من أقواله يعكس هذا . فقد كتب إلي موظف رسمي يدعي أبلابيوس (Ablabius) في سنة ١٣٥٤م يقول :" الله . . . . . . قد إئتمنني . . . على حكم العالم كله . . حتى يتسني لي مواقبته ، وهر ينذرنا بكارثة إذا نحن أغضبناه . نعم ، لن أكون آمنا ومطمئنا فعلياً قاما وقادرا على الثقة في احسانات الله القدير ، التي قنح مجانا السعادة والخلاص ، حتى يقدم جميع الناس العبادة في وفاق وأخوة إلى الله كلي القداسة حسب طقوس الكنيسة الكاثوليكية آمين . ويقتبس ليتزمان ILITZMAN في كتابه " تاريخ الكنيسة الأولي" (A History of the Early Church Vol 111. P.P157,158) من أقوال الإمبراطور وأحاديثه المختلفة ما يلي :" إنبثقت مساويء الأمراء والشر لكل العالم من الإمبراطور وأحاديثه المختلفة ما يلي :" إنبثقت مساويء الأمراء والشر لكل العالم من الكنيسة كهيكل لأسمي الفضائل . لكن العالم ثار ضدها حتى اندلعت حرب أهلية وقام إضطهاد للمسيحيين " . وأخيرا تلقي قسطنطين" تكليفاً إلهياً لتنفيذ عدالة الله بتحرير الشعوب من عبودية الشيطان ، والعمل علي توحيدهم في عبادة إله المسيحيين، بتحرير الشعوب من عبودية الشيطان ، والعمل علي توحيدهم في عبادة إله المسيحيين، وهكذا يشغي العالم كله من الجراح القاسية التي عاني منها الناس من قبل " .

## عماد قسطنطين وموته:

لم يعتمد قسطنطين الإ وهو على فراش الموت في سنة٣٧٧ م - الإ أن ممارسة

العماد على فراش الموت لم تكن بدعة في زمانه ، إذ كان الشعب يعتقد أن العماد في نهاية العمر يضمن التطهير من أكبر عدد من الخطايا . وقد دفن قسطنطين في الكنيسة في القسطنطينية وسط إثني عشر تمثالا تحمل تذكارات الإثني عشر رسولا وكان هذا دليلا على أن الآخرين كانوا يعتبرونه مسيحيا .

#### التسامح مع الأديان الأخري:

من ناحية أخري حافظ قسطنطين جديا علي مبدأ التسامح مع الديانات الأخري وكان هذا واضحا في مرسوم ميلان سنة ٣١٣م ( أنظر المجلد الثاني ) وأعيد تسجيله في المنشور الذي أرسل إلي كل الأقاليم بعد هزيمة ليسينيوس . وبهذه المناسبة يصف قسطنطين تطوره الديني ، ويعترف بأنه مسيحي ، ويتدح هذا الإيمان للجميع ، لكنه متشدد جدا في القول " لا إجبار لأحد ، فكل إنسان يمكنه أن يعيش بدون حَجر أو كبت ، طبقاً لمعتقداته الشخصية .

#### ممثل الله على الأرض:

وما يستلفت النظرهو أن قسطنطين لم يعتبر نفسة إلها حسب عادة الأباطرة الرومان لل اعتبر نفسه نائبا عن الله في حكم الإمبراطورية.ويوضح يوسابيوس (EUSEBUIS) في كتابه " حياة قسطنطين " هذه الفكرة : " إله الكل " ، الحاكم الأسمي لكل الكون عين بإرادته قسطنطين . . . ليكون رئيسا وسلطانا ، فبينما يرتفع آخرون الي هذه المرتبة بإختيار أنصارهم ، فإنه الإنسان الوحيد الذي لا يمكن لبشر أن يفاخر بأنه كان له يد في رفعته .

#### المسيحية والإمبراطورية

لقد كان الدين دائما في العقلية الرومانية في خدمة الدولة ( فلأي سبب آخر كان الإمبراطور يعبد كإله ؟ )والآن أصبح هذا الأمر آكثر وضوحاً فإن قسطنطين بعد إنتصاراته الشهيرة ، أصبح يعتبر وعد الإنجيل وعدا للإمبراطورية بل ولعائلته ، ويبدو أن قسطنطين رأي المسيحية كطلسم أو تعويذة تضمن الدولة بفضلها النجاح الذي فشلت الوثنية في تحقيقه . ويظهر هذا في العبارة الختامية لمرسوم ميلان " إن الفضل الإلهي الذي اختبره عند هذا المنعطف الفاصل في حياته سيستمر الي الأبد يمطر المنافع والفوائد على خلفائه ، وفي نفس الوقت يضمن السعادة للإمبراطورية .

## مشكلة الوحدة في الإمبراطورية

لقد كان موضوع الرحدة السياسية دائما مشكلة كبري في الإمبراطورية الرومانية. فمنذ عصر يوليوس قيصر ( ١٠٢ - ٤٤ ق. م ) وسعّت الإمبراطورية تخومها فإحتلت المزيد من المناطق حول البحر الأبيض المتوسط ، من بريطانيا الي فلسطين ، ومن آسيا الصغري الي شمال أفريقيا . وقد ضمت هذه الرقعة الواسعة العديد من الحضارات واللغات والديانات . وقد جاهد القياصرة والأباطرة الواحد تلو الآخر بالجيوش البرية والأساطيل البحرية ، وطرق المواصلات الشهيرة ، أن يسيطروا علي التوترات السياسية التي كانت تنشأ طبيعيا . هكذا كانت هذه المشاكل تشغل بال قسطنطين كما أقلقت من سبقوه .

#### المحبة المسيحية تخدم الإمبراطورية:

كان من عبقرية قسطنطين أند اكتشف في الإيمان المسيحي وسيلة جديدة للوحدة

السياسية . فإن كان هناك ما يمكن أن يحقق السلام في الإمبراطورية ، فهو روح الشمولية والوحدة والمحبة ، وهي الصفات البارزة بوضوح في الكنيسة . ومع أن محبة الإنسان لجاره لم تكن مقصورة على المسيحيين ، ولكن يبدو انهم مارسوها في ذلك العهد بطريقة أكثر فاعلية من أي جماعة أخري . ويعتبر هارنك Harnak في كتابه انتشار المسيحية (11, 145 في كتابه التشار المسيحية (11, 145 في انتشار المسيحية ، ولقد قدر قسطنطين هذه الصفة الفريدة وراح يعمل جاهدا لإستخدامها في خدمة الإمبراطورية .

#### إهتمام قسطنطين بالكنيسة:

وكان من أقرب المستشارين لقسطنطين " يوسابيوس " ( Eusebius ) القيصري أسقف قرطبة أسقف قيصرية المؤرخ المسيحي ، و"هوسيوس " ( Hosius ) أسقف قرطبة ولاكتانتيوس ( Lactantius ) الفيلسوف الروماني ذو الميول المسيحية . وواضح أيضا أن قسطنطين إهتم بمعرفة شئون الكنيسة ، وكثيرا ما تقابل مع قادتها . وقد حرص على أن يقول في إحدى المناسبات موجها كلامه الي جماعة من الأساقفة أنتم عينتم أساقفة لشئون الكنيسة الداخلية ، وقد تعينت أنا أسقفا من الله لشئونها الخارجية " . أما كيف كان يحافظ بدقة على هذا الوضع ، فمسألة تستحق النظر. لكنه بالتأكيد إهتم بالكنيسة - كما يبدو - بقدر ما إهتم بالإمبراطورية . وشرع في خلق مجتمع ملائم لأن يعيش المسيحيون فيه \* .

<sup>\*</sup> جدير بالذكر أن الإمبراطور قسطنطين يتمتع بإحترام عظيم من الكنائس الكاثوليكية والأرثوذكسية . وتحتفل كنيسة الأقباط الأرثوذكس بذكراه كإمبراطور في ٢٨ برمهات (٦٠ ابريل) من كل عام .

#### إمىلاحات قسطنطين :

ولتحقيق هذا الهدف أصدر قسطنطين قوانين تحرم بعض الممارسات الوثنية والبربرية فمنعت المصارعات الدموية في الملاعب (ولو انها لم تستأصل تماما الإ بعد ذلك بسنوات كثيرة ) وحظر ممارسة السحر وتقديم القرابين الوثنية في البيوت . ولم يعد الأطفال غير المرغوب فيهم يتركون في الصحراء ليموتوا في العراء . كان العبيد في الأزمنة السابقة يوسمون بالكي على جباههم وقد أصبح هذا الأمر محظورا احتراما لصورة الله . ومع أن الرق ظل قائما لعدة قرون عديدة بعد ذلك إلا أن الشفقة والتقدير أصبحا مفروضين بقوة القانون للعبيد وللحيوانات . وأصبحت قدسية الزواج مصونة . وتعززت حقوق الزوجات تجاه أزواجهن . لكن هذه الإصلاحات لم تنفذ كلها علي الوجه الأكمل ويجب أن يقال أن الإصلاح في مجمله إنصب على الناحية الإنسانية الوجه المناحة المسيحية لكن الأولويات تغيرت ، وصارت هناك توجهات جديدة .

#### امتيازات للكنيسة:

وكان التغيير الجذري هو ما مس حياة المسيحيين . فبعد ان كانوا "معتبرين أعداء الجنس البشري" ، و" ملحدين " ارتقوا الي مستوي الاحترام فوق كل الآخرين وأصبح المسيحيون يختارون للمراكز الحكومية المرموقة. ومنح رجال الدين مراكز اجتماعية متميزة. ولم يعفوا من الضرائب فحسب بل تلقوا أيضا إعانات مالية من الحكومة . \* كان في امكان الأساقفة ان يتدخلوا في القضايا المدنية وينقلوها إلي المجالس المعائية الكنسية ( مثل المجلس الملي ). وكان من حقهم إعتاق العبيد.وأعلنت الكنائس حرما يحتمى به الفارون من العدالة . وقد جذبت هذه

<sup>\*</sup> كما اعفوا من الخدمة في مجلس الشيوخ

الامتيازات العديد من المحتقرين والمزدرين الذين ليسوا اهلا للاعتراف بهذا الايمان . لقد صارت الامتيازات مصدرا خطيرا للفساد لدرجة ان الامبراطور نفسه أصدر قوانين تمنع فئات معينة من الشعب من الالتحاق بالخدمة الدينية .

## حفظ يوم الاحد - نسخ الأسفار المقدسة - بناء الكنائس :

مع مرور الوقت ظهرت إمتيازات أخري للمسيحيين وللكنيسة . فقد أعلن في سنة ٢٩٦٨ أن يوم الاحد هو يوم العطلة الرسمية . وشجعت الحكومة عملية نسخ الأسفار المقدسة (مع أنه أثناء الإضطهادات صودرت الكتب المقدسة لإضعاف الكنيسة).ونتيجة لذلك تتمتع الكنيسة اليوم بكنوز من أثمن مخطوطات الكتاب المقدس مثل المخطوطة الفاتيكانية (محفوظة في الفاتيكان) والمخطوطة السينائية (في المتحف البريطاني) "التي نسخت باللغة اليونانية في القرن الرابع. كما تميزت نفس الفترة الزمنية بنشاط عظيم في بناء كنائس جديدة علي حساب الحكومة فأعيد بناء كاتدرائية نيكوميديا (Nicomedia) التي كانت قد (تهدمت من قبل في ثورات ضد الكنيسة )كما اعيد بناء الكنيسة الذهبية في أنطاكية .وشيدت كنيسة القبر المقدس وكنيسة بيت لحم\* "اما كنيسة القديس بطرس العظيمة وكنيسة القديس بولس الكبيرة فقد تم تشييدهما في روما مع وقف آلاف الجنيهات عليهما ، وكنيسة القديس بولس الواتعة خارج روما اطلق عليها اسم بطريرك الاسكندرية.

 <sup>\*</sup> وجدت المخطوطة السينائية في دير سانت كاترين على جبل سيناء .

<sup>\*\*</sup> كلمة كنيسة هنا هي في اليونانية Bassilica ومعناها " ملك ". وكانت في الأصل قاعة الملك على أن فن عمارة هذه الكنائس الأولى كان يصمم على مثال البلاط الملكي .

#### الكنيسة تصبح غنية:

تدفقت الأموال علي خزينة الكنيسة بكميات متزايدة ، ليس من الحكومة فحسب، بل أيضا من خاصة الأفراد الذين كانوا مستعدين أن يتنازلوا عن نصف عملكاتهم ضمانا لحصولهم على الخلاص وصارت الممتلكات الثمينة مصادر للدخل المستمر المتزايد عبر القرون . و كما يقول و.ه.س.فريند " ان ما تجمع من الأموال الطائلة لكنيسة العصور الوسطي إنما كانت بدايته في القرن الذي تلا اهتداء قسطنطين. (The Laymen in Christian History ) وقد قدمت هذه الأموال للكنيسة أساسا لتستخدم في سد حاجات المعوزين وقد قال غريغوريوس النازيانزي " يجب أن نتقاسم ثروتنا مع المسيح ، حتي تتقدس ويصبح للفقراء فيها نصبب ". ولكن للأسف لم يكن هذا هو الوضع دائما . فهناك روايات عديدة عن العز والترف اللذين قتع بهما رجال الدين . فكان الأساقفة يقيمون ولائم وحفلات نافست ولائم الإمبراطور نفسه .

#### أضرار تلحق بالكنيسة:

يعتقد بعض المؤرخين بأن الحسائر التي لحقت بالكنيسة في عهد قسطنطين أعظم من المكاسب .وكما يقول أحد الكتّاب : " ما كادت الكنيسة تتحرر من ظلم مضطهديها حتي وجدت نفسها في مواجهة تجربة أقسي من مواجهة الأعداء ، وهي حماية الدولة المرهقة والمزعجة ( Palanque, J.R. The Church in the Christian Roman ومع وجود الكنيسة في حضن الامبراطور وبالرغم من نواياه الطيبة ، ومع تدفق الثروة الطائلة ، والمكانة السامية للكنيسة ، الحرية غير المحدودة كان حتما أن تفقد المجتمعات المسيحية الكثير من بساطتها الأولي وطهارتها الأصلية ولم يكن عدد كبير من القديسين على مستوي القداسة بدرجة كافية لمقاومة التجارب التي

# " الدهماء " ينضمون للكنيسة :

وقد ظهرت مشاكل أخري فقد غت الكنيسة بسرعة، وأصبح الإنضمام إلي الكنيسة مسايرة للموضة . ووجد رجال الدين استحالة في تقديم المعرفة الكافية والمناسبة لهذه الأعداد المتزايدة . وهكذا تدافع جمهور من أتباع الديانات الوثنية كي يتعمدوا وهم لا يعرفون من المباديء المسيحية إلا القشور . وصار الغوغاء من مواطني روما وأنطاكية والإسكندرية مسيحيين بالإسم وليس أكثر . وكانت أعمالهم في بعض المواقف تدل على العناد والتمرد مثلما كانوا قبل المسيحية .

#### إزدياد الهرطقات:

كانت الكنيسة منقسمة بالفعل بسبب الهرطقات المختلفة . الا أن المذاهب والشيع تضاعفت بسرعة في الجو الأكثر إنفتاحا في عصر قسطنطين . وقد تحدثنا في المجلد الثاني عن " الإنفصاليين والقوميين والدوناتيين في شمال افريقيا The المجلد الثاني عن " الإنفصاليين والقوميين والدوناتيين في شمال افريقيا امتداد Schismatic and Nationalistic Donatists of North Africa الإمبراطورية ترعرعت أفكار قديمة وجديدة حسب الطلب ويقال إنه في مدينة واحدة في آسيا الصغري تواجد المونتانيون Montanist والنوفاتيون والانكراتيون السيا الصغري تواجد المونتانيون Apotactites جنبا الي جنب ، وكل منها يدعي أنه الكنيسة الحقيقية . وقد اشتمل الكثير من هذه الفرق علي عدد قليل جدا من المتحمسين ومعارضة لسلطان الكنيسة وسلطة الدولة . في نهاية هذا القرن صنف كاتب اسمه فيلاستريوس Filastrius قائمة من ١٥٦ فئة من الهراطقة على امتداد الإمبراطورية .

# الحد من الممارسات الوثنية:

مع أن الإمبراطور أعلن عن الحرية لجميع الفئات الدينية ، إلا أنه صار الأمر أصعب عليه أن يتسامح مع الكثير من الممارسات الوثنية المتطرفة . فعندما سمع عن الفساد العلني في معبد بعلبك في فينيقية ( لبنان ) أمر بهدمه . كما أن هناك معابد أخري مثل دلفي Delphi في اليونان انتزع منها التماثيل البرونزية والمرية والكنوز الفنية الأخري . وقد خاطب قسطنطين الوثنيين قائلا " ليحتفظ المنعزلون عنا بمعابدهم لو أرادوا " ويقال إن هناك من يدعون أن استخدام المعابد ممنوع عليهم . وإن هذه هي رغبتي للإضرار بالصالح العام . وما يزال هناك مثل هذا الخطأ المؤسف لدي بعض الأشخاص ".

## العقلية الوثنية تستمر:

ومع ذلك وبطرق عديدة عاشت الممارسات الوثنية والعقلية الوثنية ولم قت . وكما أن قسطنطين لم يتحرر قاما من تبجيل إله الشمس ، وهكذا خلط كثير من الشعب علي إمتداد الإمبراطورية - عن وعي أو دون وعي - القديم بالجديد . ولابد أن هذا الأمرما بدا غريبا . ولأنهم اعتادوا علي تعدد الآلهة حيث يمكن أن يتعبدوا لآلهة كثيرة في وقت واحد ، لذلك لم تكن الوصية المسيحية " لا يكن لك آلهة أخري أمامي " مفهومة دائما وقلما أطاعوها \*.

<sup>\*</sup> حتى في القرن الخامس قيل أن البابا ليو Leo الخامس زجر العابدين في كنيسة القديس بطرس لل لاحظ أنهم يصعدون درجات السلم ببطء ليقدموا الإحترام لإله الشمس قبل دخولهم الكنيسة ليعبدوا المسيح الله .

#### تأثير الوثنية على التقويم:

في الحقيقة إن البقية الضئيلة الباقية من تأثيرالأوثان الرومانية موجودة في التقويم الغربي المستخدم اليوم في اللغات الأوروبية ، وبصفة خاصة في اللغة الفرنسية فقد دعيت أيام الأسبوع بأسماء الشمس والقمر والكواكب التي كان الوثنيون يعبدونها:

| ت                | مظاد | ملا  | أسماء الأيام  | أسماء الأيام | أسماء النجوم  | أسماء النجوم |
|------------------|------|------|---------------|--------------|---------------|--------------|
|                  |      |      | في الإنجليزية | في الفرنسية  | في الإنجليزية | في العربية   |
|                  |      |      | Sunday        | Dimanche     | Sun           | الشمس        |
|                  |      | •    | Monday        | Lundi        | Moon          | القمر        |
| سوئ <i>ي</i> Twi | سكس  | إلد، | Tuesday       | Mardi        | Mars          | المريخ       |
| Woden            | 19   | 11   | Wednesday     | Mercredi     | Mercury       | عطارد        |
| Thor             | II . | Ħ    | Thursday      | Jeudi        | Jupiter       | المشتري      |
| Frigg            | 19   | Ħ    | Friday        | Vendredi     | Venus         | الزهرة       |
|                  |      |      | Saturday      | Samedi       | Saturn        | زحل          |

كذلك ترجع أسماء بعض الشهور الي الآلهة الوثنية والأباطرة والقياصرة الرومان

يناير . . . . . . من الإلد يانس Janus

مارس . . . . . من إلد الحرب مارس

يوليو ..... من يوليوس قيصر

أغسطس . . . . من أغسطس قيصر

<sup>\*</sup> أسماء شهور سبتمبر وأكتوبر ونوقمبر وديسمبر هي في الأصل الأعداد السابع والثامن والتاسع والعاشر من التقويم الروماني .

#### نقطة تحول تاريخى

وقد كان لنقطة التحول التاريخي العظيم هذه عدة جوانب بالنسبة للكنيسة والإمبراطورية . وكانت فترة للتغيير المعقد ، لم يتفهمها تماما من شاركوا فيها. فقد ظلت الآثار البعيدة المدي لهذا التغيير الصالح والشرير ، محسوسة لعدة قرون تالية . إن العالم الذي نعيش فيه اليوم في الحقيقة يشعر بنتائج رسالة السماء التي ظهرت لقسطنطين . بهذه العلامة تنتصر \*

<sup>\*</sup> تحتفل الكنيسة القبطية الأرثوذكسية بذكري إغلاق الهياكل الوثنية وفتح الكنائس يوم ٤ بؤونه الموافق ١٧ يونيه . وكان بطاركة الإسكندرية في تلك الفترة هما الكسندروس الأول ( ٣١١ – ٣١٨ م ) ثم أثناسيوس ( ٣٢٨ – ٣٧٣ م )

#### Recommended English Readings

- 1 Bruce, F.F.The Spreading Flame, Paternoster Press England. 1978, pp. 293 301.
- 2 Chadwick, Henry-The Early Church, Penguin Books, 1976, pp.,125-132
- 3 Danielou, J. and Marrou, H. The First Six Hundred Years of The Christian Centuries) Vol I, Mc Graw Hill, New York 1964, pp. 225 243.
- 4 Duchesne, Louis -The Early History of the Christian Church. Vol 11. John Murray, London, 1922.45-71.
- 5 Jackson, F. J. Foakes The History of the Christian Church to A.D. 461, George Allen, London, 1957, pp. 279 288.
- 6 Leitzmann, Hans -A History of the Early Church, Vol. 111, Lutterworth, London, 1967, pp. 137 162.

# الأربوسية ومجمع نبيقية

## أ - أريوس

## عصر جديد في الفكر اللاهوتي

ندخل الآن إلى حقبة من أخطر الحقب في تاريخ الكنيسة . فعلى مدي القرنين الرابع والخامس حسمت قضايا لاهوتية أساسية . وكانت القضية التي ركّز عليها القرن الرابع هي العلاقة بين الله الآب والمسيح الإبن ، واختص القرن الخامس بلاهوت وناسوت الإبن . وقد حسمت أيضا قضية مكان الروح القدس ولو انها كانت قضية فرعية ثانوية في تلك الفترة . ولم تكن هذه القضايا جديدة تماما . فقد أثارها من قبل بصيغة أو أخري لاهوتيون أمثال ترتليان Tertullian من شمال أفريقيا وأوريجانوس من الإسكندرية ، لكن هذه الموضوعات الأساسية الرئيسية لم يتم بحثها ومناقشتها وتوضيحها وتصفيتها حتى حلول القرن الرابع . وليت هذا أمكن إنجازه بلا خصام وانقسام ، لكن تأتي الرياح بما لا تشتهي السفن . فالواقع أن أريوس Arius ( قس أعلن فيما بعد أنه هرطوقي مضل ) هو الذي بدأ الجدل الذي أدي إلى انعقاد مجمع نبقية المسكوني في سنة ٣٢٥ م .

## أريوس

سيم أريوس قسا في الأسكندرية ( في سنة . ٣١ م أو ٣١١ م ) وأوكلت إليه مسئولية الكنيسة في بوكاليس Baucalis . يقال إنه كان إنسانا متقشفا ، بسيطا في معيشته رقيقا، لبقا في حديثه ، وكان شخصية محترمة جدا . رسم على يد ميليتيوس Melitius قائد جماعة المنشقينSchimatic الذين – مثل الدوناتيين من شمال أفريقيا – إرتابوا في تعيين من تنازل عن الكتب المقدسة . حوالى سنة ٣١٨ بدأ

أريوس يعلم مبدأ قاومه اسكندر بطريرك الإسكندرية التاسع عشر

## أريوسيون قبل أريوس

هناك خلفية لنشاط أريوس تعود الي وقت أوريجانوس ( ١٨٥ – ٢٥٤ م ) فقد أثار السابليانيون مسألة علاقة المسيح بالآب فيما يعرف بالفكر اللاهوتي الملكي . فقد علم السابليانيون Sabellius ( روما ، القرن الثالث) بأن المسيح كان شكلا أو ظهورا لله الآب. وردا علي موقف السابليين فإن أحد تلاميذ أوريجانوس ويدعي ديونسيوس وهو البطريرك الرابع عشر للإسكندرية(٢٤٦ – ٢٦٤ م) إتخذ موقفا متطرفا قائلا "لم يكن ابن الله واحدا مع الآب بل كائنا آخر مختلفا عن الآب كاختلاف الكرمة عن الكرام والقارب عن صانع القوارب . الإبن قد " خلق ". ومع أن ديونسيوس عدل عن موقفه فيما بعد ، الا أن تأثيره علي أريوس لا ينكر. وهناك معلم أخر اسمه لوشيان المدين عن أنطاكيه كان له تأثير مباشر أقوي علي أريوس . وكان ينادي بأن المسيح مع أنه كان له وجود سابق إلا أن وجوده لم يكن من قبل كل الأزل . ويقول البعض إن لوشبان هو الأب الروحي للأربوسية .

# الفكر اللاهوتي لدي أريوس

من الواضح أن الدافع لأريوس هو الحفاظ علي كمال الله الآب وسرمديته وألوهيته. وفي نفس الوقت نسب دور هام للمسيح الإبن ، يفرزه عن الآخرين. علي أن أريوس لم يستطع أن يقبل وجود تغيير أو انقسام في الله الآب الذي كان الجوهر النهائي ، وهو في ذاته غير مدرك . هذا التفسير الأفلاطوني الحديث للذات الإلهية جعل الله بعيدا لا يسم شيء زمني أو جسداني . ولذلك فطبقا لرأي أريوس فإن :" كالكلمة " Logos (المسيح) ، مهما سما فوق باقي الخليقة فهو كائن مخلوق أوجده الله ولذلك له بداية " وفي وقت ما لم يكن له وجود " ، ولذلك أيضا كان الإبن من جوهر آخر الخيرة جوهر الآب . إن وجود اللوغوس الكلمة ليس وجودا حتميا ، لكنه نتيجة

لفعل اختياري حر من الآب خالق الكلمة " اللوغوس " . وكمخلوق زمني كان الكلمة " اللوغوس " خاضعا للتغيير. كان إلها لكن ليس في نفسه ومن نفسه . فهو يستمد ألوهيته من الآب . فإن كان اللوغوس حائزا لحكمة الآب وقوته ، فالأمر ببساطة أن الآب منحه هذه الصفات . لذلك قد يكون للإبن صفات إلهية لكن بدون مشاركة كاملة في اللاهوت الجوهري ذاته . وعلى حسب قول أربوس ما كان " الكلمة " في حاجة إلي أن يكون ذا جوهر إلهي لكي علا العالم بمعرفة حقيقية عن الله وينقل معرفة صحيحة للفضيلة .

## نظرية أريوس عن المسيح ككائن وسط

وقد بدا طبقا لرأي أربوس ، أن المسيح لابد إذا أن يكون كائنا وسيط quid quid أعظم من الإنسان وأقل من الله . ومن خلال المسيح خلق الله بقية الكائنات ، وهذا يعني أيضا أن الله الآب قد أصبح أكثر بعدا ولا يدني منه . وقد أدي رأي أربوس - أن المسيح كائن وسيط - إلي إنكار الغاية الحاسمة في استعلان " الكلمة " في شخص المسيح . وفي عبارة صاغها أربوس بنفسه يقول " كلمات كثيرة نطق بها الله ، فأي من هذه الكلمات نسميها الإبن الوحيد ؟ " ونتيجة لذلك فتح الباب مرة أخري لتعدد الآلهة بكل كائناتها الوسطي " - آلهة - أنصاف آلهة - جان - وشياطين.

## أريوس يستعين بالنصوص الكتابية

وكما يحدث في كل جدل لاهوتي تمكن أريوس من دعم موقفه بهذه الآيات من الكتاب المقدس:

"الرب قناني أول طريقه من قبل أعماله منذ القدم"

( أم ٨:٢٢ )

" فليعلم يقينا جميع بيت إسرائيل أن الله جعل يسوع هذا الذي صلبتموه أنتم ربا ومسيحا " .

( أع ٣٦:٢ )

" الذي هو صورة الله غير المنظور ، بكر كل خليقة . فإنه فيه خلق الكل ما في السموات وما على الأرض ، ما يري وما لا يري ، سواء كان عروشا أم سيادات أم رياسات أم سلاطين . الكل به وله قد خلق

(كولوسى ١:٥١ و١٦)

" بعدما صنع بنفسه تطهيرا لخطايانا جلس في يين العظمة في الأعالي ، صائرا أعظم من الملاتكة بمقدار ما ورث إسما أفضل منهم ".

(عب ١: ٣ و٤)

" لاحظوا رسول إعترافنا ورئيس كهنته المسيح يسوع حال كونه أمينا للذي أقامه" ( عب ٣ : ١و٢ )

## عزل أريوس وذهابه إلى قيصرية

لما نشر أريوس تعليمه حول الإسكندرية وجذب إليه أتباعا من داخل الكنيسة، إتخذ إسكندر أسقف الإسكندرية خطوات للحد من هذه الحركة . فدعا مجمع الإسكندرية للإنعقاد في محاولة لتسوية المشكلة بهدوء . إلا أن هذا أدي لمزيد من الخلاف . فقد جمع أريوس رفاقه وأتباعه وتحدي سلطة اسكندر . وعندما إتسع الجدل نجح الأسقف اسكندر يسانده مائة من قادة الكنيسة ، في عزل أريوس وكثيرين من أتباعه . وبرغم أن أريوس لم يكن منفيا ، الا أنه سافر الي قيصرية حيث استغل مساعدة يوسابيوس أسقف نيقوميدية الذي تعاطف مع الأريوسية وكان ذا نفوذ عظيم في الكنيسة في الشرق .

### سجال المراسلات

عندئذ بدأت حملة مكاتبات على نطاق واسع حث فيها الأسقف يوسابيوس جميع أصدقائد أن يعيدوا النظر في قرار كنيسة الإسكندرية . فرد الأسقف اسكندر بنفس الكيفية واصفا تعليم أريوس بأنه شيء منفر وأكثر ضررا من هرطقات الماضي ، وأنه يهد الطريق الي المسيح الدجال – ضد المسيح – وأقنع أساقفة آخرين بالتوقيع معه على الرسالة .

## المعركة تصبيح عامة

وعساعدة الأسقف يوسابيوس انعقد مجمع في بيثينية بآسيا الصغري للموافقة على وجهة نظر أريوس ، ومطالبة الأسقف إسكندر بأن يعدل عن موقفه . حينئذ رجع أريوس للإسكندرية ليشرع في حملة جديدة بنفسه .وتم توزيع النشرات ووضع الأغاني العامة لتعليم الشعب(سواء أدركوا المعني اللاهوتي أم لا).وقد كتب أريوس قصيدة شعرية طريله ،اسمها تاليا Thalia ، يمتدح فيها أفكاره .ويقال إن المعركة أصبحت حديث الساعة في شوارع الإسكندرية .وأن النكات كانت تطلق عليها في المسارح والملاهي الوثنية .

### قسطنطين يكتب لأريوس واسكندر

كان الإمبراطور قسطنطين قد انتصر حديثا علي "ليسينيوس " آخر منافس له في الإمبراطورية . وإغتم عندما علم بوجود خلافات في الكنيسة . فكتب خطابا مشتركا عاما لأريوس واسكندر وأرسله بيد " هوسيوس" Hosius أسقف قرطبة وحدمن أقرب مشيريه في شئون الكنيسة . ولما كان الإمبراطور غير

مقدر تماما لخطورة الموضوع ، حاول أن يهون من شأنه فكتب قائلا " إنه بعد أن تقصي بعناية ودقة أصل وأساس هذه الخلافات " وجد " أن السبب في الحقيقة شيء تافه ولا يستحق مثل هذا النزاع الشرس " وأضاف أن المناقشة يجب أن يقصد بها مجرد رياضة عقلية وألا تعرض بتسرع في الإجتماعات الشعبية والعامة وألا يعهد بها إلى أذن المجتمع بدون تعقل ."

## هوسيوس يقنع الإمبراطور

على أن هوسيوس سرعان ما أدرك أن الموقف أخطر بكثير مما ظن الإمبراطور . ولما رجع إلى نيكوميديا حيث كان قسطنطين مقيماً أقنع الإمبراطور بأن الموقف يستدعى خطوات أكثر حسماً من مجرد كتابة الرسائل والمساجلات المكتوبة .

## ب - نیقیة

# مجمع في أنطاكية

عند عودة الأسقف هوسيوس من الإسكندرية دعا إلى عقد مجمع في أنطاكية والقليلون الذين حضروا الإجتماع كانوا من المقتنعين برأي أريوس، ولم يحضر أحد من مصر. لذلك كان من السهل الوصول إلى رأي يدين الأريوسية. فقد أعلنوا أنه ما دام المسيح كان " مولودا " ( وليس مخلوقا ) ، لذلك فإنه من نفس طبيعة الآب.

## دعوات من الإمبراطور

ني هذه الأثناء ، كان قسطنطين قد قرر الدعوة إلى مجمع يضم كل الكنيسة ، فأرسلت الدعوات على نطاق واسع . ودفعت مصاريف الإنتقال من خزينة الدولة ، وتم حجز عربات البريد الملكية لسفر أعضاء المجمع . وتختلف التقارير حول عدد الحاضرين فهو علي أقل تقدير . ٢٥ ورعا كان ٣١٨ عضو وقد تم تسجيل أسماء ٢٢ عضو ( في الواقع لو بلغ العدد . . ٣ لأصبح سدس مجموع أساقفة العالم كله البالغ عددهم . . ١٨ أسقف في كل الكنائس في ذلك الوقت ) . وقد جاء معظم المندوبين من آسيا الصغري وسوريه وفينيقية وفلسطين . وكان هناك وفد قوي من مصر مكون من عشرين عضوا وعلي رأسهم البطريرك اسكندر وحضر ضمن المندوبين القديس بافنوتي القديس ولم يزد عدد القادمين من روما على ستة أعضاء .

## مندوبون إلى نيقية

من الأسماء الشهيرة كان هناك : هوسيوس Hosius أسقف قرطبة ، وسبيريديون Spiridion راعي الأغنام – أسقف قبرص ، ويوستاثيوس Eustathius أسقف أنطاكية ، وأسقف مبشر من القوط " The Goths " وقد جاء بعضهم حاملا آثار الإضطهادات الحديثة . فبولس أسقف قيصرية الجديدة فقد كلتا يديه بسبب التعذيب .كما فقد أستفان من مصر البصر .أما بفنوتيوس Paphnutius وهو راهب وتلميذ للقديس أنطونيوس ففقأوا إحدي عينيه وأصابوا قدميه فأصبح أعرج ، وذلك أثناء الإضطهاد الأخير علي يد مكسيمين Maximin . ويخبرنا يوسابيوس المؤرخ أن الإمبراطور قسطنطين كان يحرص على إحتضان بافنوتيوس وتقبيله في مكان عينه المفقودة . \*

<sup>\*</sup> بفنوتيوس مشهور بدفاعه عن حق رجال الدين في الزواج مع أنه هو نفسه كراهب عاش طول حياته أعزب ففي رأيه أن الزواج المسيحي للإكليروس لا يتعارض مع عهد العفة الذي يتخذه الآخرون . واحتج بأن فرض الأمر علي كل رجال الإكليروس يؤدي الي الإنحراف ويعود بالضرر علي الكنيسة .

## نيقية ، أول مجمع مسكوني

لقد إنعقد العديد من المجامع والمؤتمرات والسنودسات قبل نيقية لكن مجمع نيقية كان أول مجمع موسع للكنيسة أي أنه أول مجمع مسكوني . كانت هيبة الإمبراطور هي السبب في عقد المجمع كما أن حضوره كحاكم صاحب سلطة أدي للوصول إلي القرارات التي صار لها حينئذ صلاحية في نطاق الدولة كما في داخل الكنيسة . ومن أجل الإمبراطورية إهتم قسطنطين بالسلام والوحدة داخل الكنيسة . فقد أراد للكنيسة أن تكون ترجمة مثالية للإمبراطورية . فالكنيسة ، عند قسطنطين يجب أن تعكس وضع الإمبراطورية على أحسن صورة - في الإنسجام ، والهدوء والصفاء ، والنمو في الوحدة . ومن ثم فقد أراد أن يتحكم في سياسة الكنيسة فيما يختص بصحة المعتقد والهرطقة. ومع أنه نفسه لم يدّعي أنه على دراية متميزة وفريدة في الأمور اللاهوتية - وأذعن لحكم الأساقفة إلا أن نفوذ قسطنطين هو الذي حسم القرار الأخير

## قسطنطين يحضر الجلسة الإفتتاحية

يقول يوسابيوس القيصري في كتابه " حياة قسطنطين " ٣ : ١ - ١٠ " " Constantine في رصفه لجلسة الإفتتاح في نيقية يوم ٢٠ مايو سنة ٣٢٥ م في القاعة الكبري للقصر جلس الأساقفة عن اليمين وعن اليسار. ودخل الإمبراطور مصحوبا فقط بمجموعة ضباط مسيحيين وكان يرتدي عباءة أرجوانية فاخرة مرصعة بالذهب والجواهر " متألقا براقا كأحد ملائكة الله في السماء ". ووقف أمام كرسيه ولم يجلس حتى أشار اليه الأساقفة بالجلوس ، وبعد كلمة ترحيب من يوسابيوس أسقف نيقوميدية أجاب الإمبراطور بكلمة باللغة اللاتينية ( ترجمت بعدئذ إلى اليونانية) .

وقال إنه لم يرغب في شيء أفضل من أن يوجد في وسطهم وأنه يتألم إذ يري انقساما وخصاما داخل الكنيسة ، فهذا شر أردأ من الحرب ، وتمني أن النجاح الذي تم بالنصر الحربي علي الطغاة ، يتبعه الآن النصر للكنيسة ، وأن تبلغ الكنيسة الوحدة وتصبح قلبا واحدا وروحا واحدا وتهب العالم كله السلام والوثام والإنسجام ، ثم أخذ قسطنطين حزمة من الخطابات التي كتبها له كثيرون من الأساقفة وأحرقها أمام أعينهم .

## الفرق الثلاث في نيقية

ليس لدينا سجل عما جري في جلسات مجمع نيقية . فقد دارت المساجلات لعدة أيام ، بين أربوس وبوسابيوس أسقف نيقوميدية وأتباعه من طرف ، واسكندر أسقف الإسكندرية ورفاقه من الطرف الآخر .وظهر فريق ثالث بقيادة يوسابيوس القيصري أسقف قيصرية ومؤرخ الكنيسة ، وجاء بصيغة حاول بها أن يحل المشكلة لكنه فشل في تقدير الموضوع الرئيسي .

### قانون الإيمان ليوسابيوس

" نؤمن بإله واحد الآب القادر علي كل شيء ، ضابط الكل ، خالق كل الأشياء، ما يري وما لا يري ." وبرب واحد يسوع المسيح ، كلمة الله ، إله من إله ، نور من نور ، حياة من حياة ، الإبن الوحيد – المولود – بكر كل الخليقة ، مولود من الله الآب قبل كل الدهور ، الذي به خلقت كل الأشياء ، الذي تجسد لأجل خلاصنا ، وعاش بين الناس وتألم ودفن وقام في اليوم الثالث ، حسب الكتب المقدسة ، وصعد إلي السماء جالسا عن يين الآب ويأتي ثانية في مجد ، ليدين الأحياء والأموات ، الذي ليس لملكه نهاية ." ونؤمن أيضا بالروح القدس الواحد " .

## هومواوسيوس Homoousios ( من ذات الجوهر )

كان هذا القانون صحيحا تماما ويمكن قبول الأريوسيين له ، الأمر الذي بالطبع لم يرض الأسقف اسكندر وفريقه . وعند هذه النقطة تم اقتراح عبارة "هوموأوسيوس " هذا الإقتراح من الإمبراطور نفسه حسب كلام يوسابيوس المؤرخ ومعناها " من نفس الجوهر أو الطبيعة " وبذلك صارت العبارة ضد تعليم أريوس بوضوح .

## قانون الإيمان الأخير مع الأناثيما

" نؤمن بإله واحد الله الآب كلي القدرة ، خالق كل الأشياء ، ما يري وما لا يري ونؤمن برب واحد يسوع المسيح ، إبن الله ، المولود من الآب ، إله من إله ، نور من نور ، إله حق من إله حق ، مولود ، غير مخلوق ، من ذات الجوهر مثل الآب ، به خلق الكل ، ما في السموات وما علي الأرض ، الذي من أجلنا نحن البشر ومن أجل خلاصنا نزل وتجسد وعاش بين الناس ، الذي تألم وفي اليوم الثالث قام ، وصعد الي السموات ، ويأتي ليدين الأحياء والأموات . " ونؤمن بالروح القدس " .

## الأناثيما أي الحرم

ثم جاءت بعد ذلك كلمات الأناثيما كالآتي:

" أما أولئك الذين يقولون ، انه ( المسيح ) في وقت من الأوقات لم يكن موجودا ، وأنه جاء إلى الوجود من العدم ، أو الذين يتمسكون بأن إبن الله من جوهر آخر ، أو أنه مخلوق ، أو أنه قابل للتغيير أو أنه خاضع للتغيير والتبديل – أولئك ، تعلن الكنيسة المقدسة الجامعة الرسولية أنهم ملعونون محرومون " .

# القانون النيقوي لجمع القسطنطينية

لم يستمر القانون السابق في الكنيسة طويلا . وقد صبغ قانون الإيمان النيقوي المستخدم حاليا في الكنيسة - في وقت إنعقاد مجمع خلقيدونية سنة ١٥٥ م وأحيانا ينسب قانون نيقية الرسمي بطريق الخطأ الي مجمع القسطنطينية المنعقد في سنة ١٣٨١م. لكنه اليوم مقبول في كل أفرع الكنيسة - الأرثوذوكس ، والكاثوليك والبروتستانت. وجدير بالذكر أن الكنيسة الأرثوذوكسية اليونانية تحتفل بذكري مجمع نيقية يوم الأحد السابق علي عيد العنصرة . الكنيسة القبطية الأرثوذوكسية تذكر قانون نيقية يومي الجمعة والأحد من كل أسبوع في خدمة القداس وفي كل خدمة ليتورجيا ( القداس ) .

## التوقيع على القانون مع بعض التحفظات

بعد أن أقر الأساقفة المجتمعون نص قانون الإيمان الجديد طلب الإمبراطور منهم أن يوقعوا عليه . وقد وقع عليه معظمهم لكن مع بعض التحفظات . وقد أرسل يوسابيوس القيصري إلي كنيسته في قيصرية يبرر فيه الخطوة التي إتخذها في خطاب دفاعي قوي ومع أنه لم يكن سعيدا تماما بذلك إلا أنه وقع عليه من باب الإحترام للإمبراطور ولأجل السلام داخل الكنيسة . أما يوسابيوس أسقف نيقوميديه وشخص آخر فرفضا التوقيع على الأناثيما في ذيل القانون وأما أربوس واثنان من أخلص مؤيديه وهما سيكوندس Sacundus من متوليمايس Ptolemais ، وثيوناس Sacundus من مارماريكا Marmarika فقد تم طردهم من مصر ونفيهم منها . واتخذوا بعد ذلك من بيثينية في آسيا الصغري ملجأ لهم .

### انقسامات أساسية في نيقية

مع أن نيقية أسفرت عن صورة للوحدة ، إلا أنه كان هناك الكثير من سوء الفهم والمرارة والكثيرون لم يدركوا بالحقيقة الموضوعات اللاهوتية . وحسب وصف سقراط المؤرخ Socrates قال " إن ما حدث يشبه معركة في الظلام ، لا أحد يعرف إذا كان أصاب صديقا أم عدوا ، ولم تشعر المجموعة الرئيسية الكبري بزعامة يوسابيوس بالإرتباح واشتهروا أخيرا بأنهم شبه أربوسيين . أما الأربوسيون المتطرفون المتمسكون في اقتناعهم التام بموقفهم قد عرفوا بأنهم Exukontians من الكلمة اليونانية التي تعني " من فراغ أو من اللاشيء ".

## كراهية قسطنطين لأريوس

مع أن قسطنطين الذي لم تكن المسائل اللاهوتية واضحة أمامه مطلقا قد إقتنع برأي يوسابيوس آسقف نيكوميديا حول إعادة النظر في أفكار أريوس ، إلا أنه لم يهتم بأريوس مطلقا حتى سنة ٣٣٢م كان يكتب هكذا " إذا اكتشفت رسالة كاتبها أريوس فليكن مصيرها النار ..حتى لا يترك أي ذكري له مهما كانت ..... وإذا قبض على أي شخص يخفي كتابا لأريوس ولا يظهره ويحرقه على الفور ، فعقابه الموت ، وتنفّذ فيه العقوبة فور ثبوت الجرعة ".

## أهمية نيقية

لقد تأسي الكثيرون وحزنوا على مجمع نيقية بسبب المرارة والإنقسام الذي حدث في الكنيسة . فهل كان يلزم أن تناضل الكنيسة بهذه الشراسة حول حرفين في كلمة " في الكنيسة " Homoousion " ؟ ومع ذلك يجب ألا نتجاهل أن الموضوع محل النقاش لم يكن تافها ولكنه بالحري قضية لاهوتية أساسية لمستقبل الكنيسة . فلو أن

الأربوسية كسبت المعركة بومئذ ، لصارت المسيحية شيئا مختلفا تماما عما هي عليه اليوم . لكن كم تمني المرء نهاية للصراع أبسط وأكثر سلاما وتتناسب مع قول الرب لفيلبس :" أنا معكم زمانا هذه مدته ولم تعرفني يافيلبس ؟ الذي رآني فقد رأي الآب " ( يوحنا ١٤ ) .

## قرارات حول المنشقين Schismatios وتاريخ عيد القيامة

لقد تم في نيقية تقنين أمور أخري كثيرة أقل إثارة للجدل وتشريعها بإصدار عشرين قانونا كتابيا . فالميليتيون The Donatists ، مثل الدوناتيين كتابيا . فالميليتيون المسامة الأساقفة الذين إستسلموا أثناء الإضطهادات . إنشقوا لأنهم رفضوا الإعتراف برسامة الأساقفة الذين إستسلموا أثناء الإضطهادات . وقد سمح للميليتيين بالعودة إلي الإسكندرية بشرط أن يخضعوا للأسقف اسكندر وقد إحتفظ ميليتيوس نفسه Meletiu بلقب أسقف لكن لم يعد في إمكانه القيام بتعيين آخرين .وأصبح لجماعة النوفاتيين The Novationists إمتياز مشابه. وقد وافقت الكنيسة في الغرب في آرلز Arles على وضع تاريخ عيد القيامة . وقد قبلت القرار أيضا الكنيسة في الشرق ( الغرق الحالي بين الشرق والغرب مرتبط بالغرق بين التقويين الجوستينياني والجريجوري ( أنظر المجلد الأول صفحة ۹۲ ) .

## قرارات حول إدارة الكنيسة

لقد تقررت قواعد هامة تختص بإدارة الكنيسة . فقد اتفق على وجوب تكوين هيئة سنودسية واضحة المعالم تحت رئاسة أسقف المدينة العاصمة – أي المطران. وعلي السنودس أن ينعقد بإنتظام مرتين في السنة وفي قضايا التأديب بقطع العضوية ينبغي الوصول إلى الحكم فيها بواسطة محكمة . يتم إنتخاب الأساقفة وتنصيبهم بعدة كل أساقفة الإقليم بعد أخذ أصوات الرعية وموافقة المطرانية . الكهنة

والأساقفة ممنوع عليهم التنقل من أبرشية إلى أخرى بمقتضى مبادراتهم الشخصية . وقد وضعت معايير صارمة للحياة اليومية لكل الإكليروس . وقد لاحظ المؤرخون أن النظام الدستوري للكنيسة اتجه إلى الأخذ من دستور الدولة الرومانية . يضاف إلى ذلك أن قرارات نيقية لها قوتها في الدولة مثلما لها قوتها في الكنيسة .

### الجلسة الختامية

أسفر مجمع نيقية عن إصدار عدة رسائل بالإضافة إلي قانون الإيمان وعشرين قانونا ولائحة كنسية تم توقيعها كلها رسميا يوم ١٩ يونيه سنة ٣٢٥م. وفي الجلسة الختامية جمع الإمبراطور الأساقفة وخاطبهم فحثهم على أن يحافظوا على سلام الكنيسة والإمبراطورية ، وأن يذكروه دائما في صلواتهم . وفي شهر يوليو من نفس العام اعد قسطنطين مأدبة كبري لكل الأساقفة احتفالا بالعيد العشرين لحكمه ( نودي به امبراطورا في سنة ٣٠٦ في يورك بانجلترا ) \*

## الكنيسة والدولة معا

هكذا في سنوات قليلة قصيرة (حوالي ١٥ سنة) تقدمت الكنيسة المسيحية من وضعها كهيئة دينية محتقرة ومضطهدة وملحدة ( في نظر الآخرين ) إلي أن صارت لصيقة بالإمبراطور الروماني نفسه .

<sup>\*</sup> تحتفل الكنيسة القبطية الأرثوذكسية بذكري مجمع نيقية يوم ٩ هاتور ( ١٨ نوفمبر )

#### Recommended English Readings

- 1. Boer, Harry R. -A Short History of the Early Church, Eerdmans, Grand Rapids, Mich, 1976, pp. 106-111
- 2. Bruce, F.F. -The Spreading Flame, pp. 302 308.
- 3. Danielou, J.-The First Six Hundred Years, (Vol.1) and Marrou, H. of the Christian Centuries, pp. 249-253
- 4.Frend, W.H.C.-The Early Church, Hodder and Stoughton, London, 1971, pp. 147-155.
- 5. Jackson, F.J. -The History of the Christian Church, to Foakes A.D. 461, pp. 297-316.
- 6. Latourette, K.S. -A History of Christianity, Harper, N.Y. 1953, pp. 153-157.
- 7. Leitzmann, Hans -A History of the Early Church, Vol. III, pp. 94-122.
- 8. Schaff, Philip -A History of the Christian Church, Eerdman's (republishing of Scribner's 1910 edition, Vol. III, pp. 618-632.
- 9. Seeberg, Reinhold Textbook of the History of Doctrines, Baker, Grand Rapids, Mich. Vol. I, pp. 201-206, 216-218.
- 10. Walker, Williston A History of the Christian Church, Scribner's, N.Y. 1970, pp. 106-111.

# ۳ - الجدل الأربوسي بعد نيفية ودور أثناسيوس

# أ - من نيقية (٢٢٥م) حتى وفاة قسطنطين (٢٣٧م) تحفظات حول نيقية

مع أن مجمع نيقية يعتبر أحد المعالم الخطيرة في تاريخ الكنيسة إلا أن قراراته لم تحسم الخلافات حسما نهائيا . وكما رأينا ، فحتي الذين وقعوا علي القرارات واللوائح كانوا ذوي اتجاهين فكريين . وواضح جدا أن يوسابيوس أسقف نيكوميديا ، ولو أنه وقع علي القانون ، لكنه كان في الواقع مقتنعا بالرأي الأريوسي ، وكذلك لم يكن يوسابيوس أسقف قيصرية - وهو شبه أريوسي - لم يكن مستريحا للرأي الأرثوذوكسي علي النقيض الآخر . وكان يوسابيوس أسقف نيكوميديا هو الذي نجح أكثر من أي شخص آخرفي إقناع الإمبراطور بإعادة النظر في الفكر الأريوسي مرة ثانية.

### الأريوسيون يهاجمون يوستاثيوس

لقد هاجم يوسابيوس في البدء يوستاثيوس Eustathios أسقف أنطاكية الأرثوذوكسي ( المؤيد لنبقية ) والذي كان ينتقد الأربوسيين بشدة ، وقد انتقد يوستاثيوس من قبل الفكر اللاهوتي لدي أوريجانوس . علاوة على ذلك كانت أفكاره عن علاقة الله الآب بالمسيح الابن قريبة جدا من أفكار بولس اسقف سامسطة Samosta عن علاقة الله الآب بالمسيح الابن قريبة جدا من أفكار بولس اسقف سامسطة للخراحيث كان يعتقد أن اللوغوس " الكلمة " خاضع للآب وأقل مرتبة منه . لكن أخطر الاتهامات الموجهة ضد يوستاثيوس انهم زعموا انه على علاقة بامرأة ساقطة وأنه أهان هيلانة أم الإمبراطور قسطنطين أثناء زيارتها للأراضي المقدسة سنة ٢٢٣م . فاجتمع مجمع لخلعه ، وقام الإمبراطور ينفيه الي تراكية Thrace وبهذه الطريقة تمت إزاحة واحد من أقوي مناهضي الأربوسية نفوذا.

### أريوس يكسب عطف الإمبراطور

بعد هذه الحادثة سرعان ما ناشد أريوس وأتباعه الإمبراطور العطف والصفح. ويقال إن قسطنطيا Constantia أخت الإمبراطور كانت تساندهم . ولما كان الإمبراطور متناعا بوجوب إعادة النظر في القرار ، دعا إلى انعقاد مجمع ثان في نيقية سنة ٣٢٧م . وكان معظم من حضروه من الأريوسيين أو أنصاف الأريوسيين . وأعد أريوس قانون إيمان مشابها لقانون إيمان نيقية ، لكنه حذف الكثير من التعبيرات المتنازع عليها. كما أكد لقسطنطين أنه قد قبل قانون إيمان نيقية . فأعيد إلى مركزه الأول مع زميليه . وكتب الإمبراطورللأسقف اسكندر في مصر عن أريوس ، يوصي بأن يقبله ثانية في المنصب الإكليركي الكهنوتي ، وأوصي أيضا بقبول جماعة الميليتيين علم لنا به . ويحتمل أنه لم يقرأ خطاب الإمبراطور على الاطلاق لأنه مات في ابريل منة ٨٣٢٨م.

### أثناسيوس يخلف الكسندر

كان أثناسيوس سكرتيرا لإسكندر وخليفة له ، وهو بالتأكيد الشخصية البارزة من الأكليروس في القرن الرابع . وكان أثناسيوس قد رافق اسكندر الي نيقية وكان المتحدث الرسمي البليغ المدافع عن الرأي الأرثوذوكسي . وقد اختير أثناسيوس للأسقفية في يونية سنة ٣٢٩م بسبب شعبيته بين الناس أكثر من كونه محبوبا جدا من الأساقفة الآخرين وقد قيل أن جمهور الشعب كانوا يهتفون "إنه انسان فاضل ومستقيم، زاهد وأسقف بمعني الكلمة " وعن قدراته ومهارته لا تسأل ، فقد وقف شامخا متفوقا علي كل رجال الكنيسة في زمانه في فهم جوهر الموضوعات اللاهوتية وفي الدفاع عن الفكر النيقوي ضد أعدائه كما كان له نصيب كبير في الحد من تطرفات حركة الرهبنة والحفاظ عليها في نطاق الكنيسة . لكنه لم يستطع أن يري الإ القليل أبعد من استقامة قضيته . فقد كان صعبا ومدققا في معاملاته داخل الكنيسة ولم يكن متسامحا مع معارضيه وسنناقش فيما بعد كتاباته الهامة التي هاجم فيها

الأريوسية مدافعا عن القانون النيقوي . \*

## الأريوسيون والميليتيون ضد اثناسيوس في مجمع صور

من اول الاجراءات التي اتخذها اثناسيوس أنه رفض طلب الإمبراطور إعادة أريوس والميليتيين إلي مراكزهم الأولى . وفي إجتماع خاص مع قسطنطين ، آثر أثناسيوس عليه حتى أن قسطنطين لم يصر علي إذعان أثناسيوس له . لكن سرعان ما بدأ الأريوسيون والميليتيون – بعد تحالفهم معا – التآمر علي اثناسيوس . وكان أثناسيوس قد تعامل مع الميليتيين بعنف وشدة ، وكتب أيضا بإسلوب جاف عن أريوس واذ سعي الإمبراطور لإيجاد سبيل بين الطرفين حفاظا علي السلام ، دعا إلي التئام مجمع في مدينة صور في سنة ٣٣٤م ومع أن أثناسيوس حضر ومعه ثماينة وأربعون من أساقفة مصر ، لكن الأريوسيين سيطروا علي الجلسات التي رأسها يوسابيوس من أسقف نيكوميديا.

## الاتهامات ضد أثناسيوس وعزله

وجهت إلي أثناسيوس إتهامات مختلفة بعضها قديم وهي أنه حاول فرض ضريبة علي المصريين ليمدوا رجال الأكليروس بثياب الكهنوت ، وأنه حاول أن يرشو أحد موظفي الحكومة ، وأن إنتخابه أسقفا تم بطريقة غير نظامية ، وأنه أمر بتدنيس الملبح في كنيسة للميليتيين ، وأنه قتل الأسقف الميليتيني أرسانيوس Arsinius وقد ثبت أن معظم هذه الاتهامات باطلة وزائفة . فقد تم إثبات أن الأسقف القتيل كان حيا وذلك بإحضاره إلى المجمع . لكنه كان قد عومل معاملة قاسية بأمر أثناسيوس . وكان هناك

<sup>\*</sup> لا نعرف عن حياة أثناسيوس في سنواته الأولى سوي القليل ، وقد كان أبواه من الأثرياء . كان مصري المولد يوناني الثقافة . تعلم في مدرسة الإسكندرية الجدلية الشهيرة .

بعض الحق في الاتهامات الأخرى ، خصوصا الإتهام بخشونة معاملته للميليتيين . فأرسل المجمع إلى مصر وفدا مواليا للأريوسيين لتقصي الحقائق ، وكما كان متوقعا عاد الوفد بتقرير ضد أثناسيوس . عندئذ أعلن المجمع عزل أثناسيوس على أساس تدنيس المقدسات وخلل أسلوب انتخابه أسقفا . والجدير بالملاحظة أن القضية ضد أثناسيوس ارتكزت على أمور غير لاهوتية .

## نفى أثناسيوس إلى بلاد الغال ( فرنسا )

قدم أثناسيوس إلتماسا شخصيا يائسا إلى قسطنطين الذي كان قد انتقل إلى القسطنطينية . وكان الإمبراطور ، كسابق عهده ، ميالا إلى التعاطف معه . لكن يوسابيوس أسقف نيكوميديا ، الذي توقع مثل هذه المحاولة ، وجه الى أثناسيوس تهمة أخيرة مذهلة ، أنه سعي لمنع شحن القمح من الاسكندرية إلى القسطنطينية العاصمة \*. وهذا ما لم يحتمله الإمبراطور الذي نفي أثناسيوس على الفور الى الشمال إلى ترير Triar في بلاد الغال ( فرنسا ) . وذلك يوم ٧ نوفمبر سنة ٣٣٥ م .

## إنتقال المجمع إلى أورشليم

في هذه الأثناء كان المجمع قد إنتقل من صور إلى أورشليم لتكريس كنيسة بازيليكا " Basilica جديدة - هي كنيسة القبر المقدس" \*. واحتفالا بمرور ثلاثين سنة على حكم قسطنطين . بناء على ذلك أعيد أربوس إلى وظيفته في نفس الناسبة . وأرسل خطابا بهذا المعنى إلى الكنيسة المصرية .

<sup>\*</sup> في الواقع كان في نطاق سلطة بطريرك الإسكندرية أن ينفذ مثل هذا الأمل . فقد كانت القسطنطينية تعتمد عاماً على سفن القمع من مصر التي كانت عدها بنحو ثمانين الف أردب قمع يومياً .

<sup>\*\*</sup> هذه الكنيسة تعرف أيضاً بكنيسة أنستاسيا أو كنيسة القيامة ، ويحتفل في الكنيسة القبطية بتذكارها يوم ١٦ توت الموافق ٢٦ سبتمبر

## عزل مرسيللوس أسقف أنقره

انتهز الأربوسيون فرصة مجمع " صور - أورشليم " ليقضوا على مدافع آخر من المدافعين عن قانون الإيمان النيقوي هو مرسيللوس Marcellos أسقف أنقره في آسياالصغري . فقد انتقد مرسيللوس تعليم أوريجانوس الذي أكد على الأقانيم الثلاثة. أما الفكر اللاهوتي لدي مارسيللوس ذاته فلم يكن متميزا عن السابليانية Sabelllianisma فقد وصف نشاط اللوجوس Logos " الكلمة " أنه نوع من التوسع أو امتداد للاهوت ، وأنه يعمل طالما أن العمل مطلوب وله ضرورة . يضاف إلى ذلك أنه انتقد الأربوسيين في نيقية ، وألف كتابا هاجم فيه الكثيرين ومنهم يوسابيوس أسقف تيكرميدية . ووصل هذا الكتاب إلى يوسابيوس أسقف قيصرية ويوسابيوس أسقف نيكرميدية . ووصل هذا الكتاب إلى السابليوس . وزيادة في تعقيد الأمور رفض مارسيللوس الإنضمام إلى إدانة أثناسيوس أو إعادة أربوس إلى منصبه . كما تنحي أيضا عن الاشتراك في إحتفالات تكريس كنيسة القبر المقدس. فكان من السهل عزل مرسيللوس وإحاطة الكنيسة والإمبراطور بذلك .

## الإبقاء على قانون نيقية

وهكذا ، فإنه بعزل يوستاثيوس ،وأثناسيوس ومرسيللوس ، أخرج من ساحة المعركة ثلاثة من أبطال قانون الإيمان الرئيسيين في نيقية ، ويعتبر إعادة أريوس إلي منصبه نصرا آخر له ، ولو أنه مات في القسطنطينية سنة ٣٣٦م قبل أن يحضر الإحتفال بإعادته إلى مركزه .ومع ذلك فان القانون النيقوي لم يقدم لمراجعته مطلقا ، فبالرغم من كل المنافسات الشخصية المحيطة بهذا العمل ، فقد ظل النص كما تم التوقيع عليه في سنة ٣٢٥م كما هو بدون تغيير بل إن الإمبراطور نفسه اعتبر نيقية

إنجازا شخصيا من الدرجة الأولى . وكما كتب جيبون Gibbon المؤرخ في الفصل ٢١ المجازا شخصيا من كتابه :" تدهور إمبراطورية روما وسقوطها تدهور إمبراطورية روما وسقوطها Empire " لقد قدم قسطنطين الحماية لأريوس واضطهد أثناسيوس ( لكنه ) مع ذلك اعتبر مجمع نيقية حصنا للإيمان المسيحي ، ومجدا وشرفا خاصا لحكمه شخصيا " .

### موت قسطنطين

لم يعد باقياً لقسطنطين من عمره إلا القليل . ففي اعقاب عيد القيامة سنة ٣٣٧ م مرض الإمبراطور ، ولما شعر بإقتراب ساعته طلب أن يعتمد . ولم يرقد على فراشه بالعباءة الأرجوانية الملوكية بل في الثياب البيضاء التي يتوشح بها المنضم حديثاً . ومات قسطنطين يوم ٢٢ مايو سنة ٣٣٧ م ودفنه ابنه قسطنطيوس في كنيسة الرسل في القسطنطينية .

### قسطنطين في الميزان

من الواضح ان قسطنطين عند بنائه مدينة القسطنطينية لتكون روما الجديدة المدينة المسيحية ، آمن بأن المسيحية يجب أن تصبح الديانة الرسمية للإمبراطورية بل في الحقيقة ديانة كل العالم . ولقد كرس نفسه تماماً لقضية الوحدة في الكنيسة وفي الإمبراطورية .

وقد اعلنت الكنيسة اليونانية ان قسطنطين واحد من القديسين ، ناظراً اليه بنفس التوقير الذي تقدمه الكنيسة اللاتينية لشارلمان . وهو بالتأكيد يستحق لقب " العظيم " اعتقد يوسابيوس المؤرخ بوجوب اعتبار قسطنطين مساويا للرسل ، لكن هذا امر مفتوح للمناقشة . .

بجب ان نقتبس هنا فكر المؤرخ ستانلي "Stanley هكذا رحل اول امبراطور مسيحى، اول مدافع عن الايمان ، اول نصير ملكي للكرسي البابوي ، وكل الكنيسة الشرقية ،اول من اسس الاماكن المقدسة ،وثني ومسيحي ، ارثوذكسي وهرطوقي، متحرر ومتعصب .ليس من يشابهه أو يعجب به، بل نذكره كثيرا وندرسه بعمق "Stanley, A.D., Lectures on the History of the Eastern Church, p.320

#### Recommended English Readings

- 1. Chadwick, Henry The Early Church, pp.133 136.
- 2. Duchesne, Louis The Early History of the Christian Church, vol.11, pp.125-152
- 3. Frend, W.H.C. The Early Church, pp. 157 \_ 161.
- 4. Jackson ,F.J.F. The History of The Christian Church , to A.D. 461, pp . 316-350.
- 5. Latourette, K.S. A History of Christianty, pp.157 161.
- 6. Leitzmann, Hans A History of the Early Church, vol. Ill,pp.122 136.
- 7. Walker, Williston, A History of the Christian Church, pp. 109-111.

# ب - الفكر اللاهوتي لدي اثناسيوس

لكي نقدًر تماما اهمية اثناسيوس يلزم ان نأخذ في الاعتبار مساهمته في الفكر اللاهوتي في الكنيسة فهو من ناحية كشف ضعف حجج أريوس ، ومن ناحية اخري ثبت بوضوح وبصورة مقنعة معقولية عقيدة مجمع نيقية .

## تفنيد اثناسيوس للأريوسية

هاجم اثناسيوس الاريوسيين بمتابعة حججهم الي نتائجها المنطقية :

- ١ لو كان أريوس على صواب ، اذا فليس الله الثالوث ازليا . فان الابن والروح
   القدس مخلوقين وزمنيين ومع هذا هما اقنومان من الاقانيم الثلاثة لله، وهذا
   عنع ان يكون الله سرمديا
- ٢ هناك احتمال تعدد الآلهة في الفكر الاربوسي . فلو كان المسيح كائنا مخلوقا ومع هذا يعبده المسيحيون ( كما هو الواجب ) فانهم اذاً لا يعبدون الله نفسه بل كائنا آخر \*.
- ٣ وجهة النظر الأريوسية تقتل يقينية الخلاص . فلو كان اللوغوس " الكلمة "
   (المسيح ) خاضعا للتغيير، فكيف يمكن للإبن القابل للتغيير ان يؤكد ويضمن
   للمؤمن خلاص الآب ؟
- ٤ ان فكرة وجود هذا الكائن الوسيط tertium quit فلا معني لها . الله لايأنف من الاتصال المباشر بالناسوت من خلال الابن . ولا هو عاجز عن هذا الاتصال كما انه بالتجسد لا يفقد اي جانب من جلاله الالهي بل بالحري يزيد. ولو كان يلزمه استخدام كائن وسيط لاتمام الخلاص ، اذن لوجب أن يستخدم كائنات

<sup>\*</sup> قال باسيليوس Basil اسقف انقره في وقت لاحق " لديهم ( اي الاريوسيين) إذا أله، وإله صغير".

وسيطة في كل تعاملاته مع الخليقة على الطريقة الغنوسية ، وحسب فكر الغنوسيين.

## لاهوت المسيح وناسوته معا في الثالوث

## ويمكن توضيح الفكر اللاهوتي الايجابي لاثناسيوس كما يلي:

١ – ان سرمدية الابن المستقلة ، المتميزة والشخصية الذاتية مبدأ ثابت . فكما ان مجري الماء المنبثق من النبع ليس منفصلا عنه ، مع ان هناك صورتين واسمين، فهكذا ليس الاب هو الابن ، ولا الابن هو الاب ، ان اللوغوس Logos صادر عن او متولد من طبيعة الاب .وهو من نفس طبيعته ،ومن نفس طبيعة ونفس جوهره واللوغوس الكلمة مولود لكن بمعني اكثر اصالة جدا من ولادة الكائنات البشرية . لانه حالما يولد ولد ، فهو مختلف عن الأم والاب. وليس الامر كذلك بالنسبة للابن الوحيد لله الآب ، فاللوغوس الابن يبقي ابديا من نفس جوهر الآب . هكذا " فان ابن الله هو نفسه لوغوس Logos الكلمة والحكمة ، وهو نفسه المشورة والقصد الحي ، وفيه ارادة الاب ، وهو نفسه حق الله الآب ونوره وقوته". ومع ذلك فهما اقنومان متميزان ،" فالآب ليس هو الآب ، لكن طبيعتهما واحدة " .

لقد عبرت العبارات السابقة تعبيرا حقيقيا عن كل فكر الكنيسة وتعليمها منذ أيام الرسل فيما يختص بعلاقة الآب والإبن . وكان لأثناسيوس موهبة وضع هذه في صيغة بسيطة ثم إظهار كيف ارتبطت هذه الصيغة بتعليم الفداء .

## الخلاص كامل

۲ -- يعتمد خلاص البشرية على الناسوت التام واللاهوت الكامل للمسيح فقط ان
 كان المسيح هو الله ، بكل ما تعنيه هذه الكلمة ، لدخل الله الى الناسوت عندئذ

فقط ينال البشر بالتأكيد حق الله والشركة مع الله ، وغفران الخطايا والخلود . الكلمة اللوغوس Logos صار جسدا وكان إلها حقا وانسانا حقا ، ومن ثم فإن غاية الطبيعة الإلهية وأعمالها قد تمت من خلال الله الإنسان يسوع المسيح وبه وحده . بهذا يتثبت أساس راسخ لخلاص الناس . وعا أن المسيح هو الله الحق فقد أمكنه تأليه الجسد الذي اتخذه لنفسه . وعا أن جسده كان حقا جسدا انسانيا ، فلقد تألهت الطبيعة الإنسانية . وهكذا صرنا وارثين للحياة الأبدية.وكان أثناسيوس حريصا علي تحاشي الوقوع في مبدأ الكماليين – أي أن البشر صاروا فعلا آلهة علي الأرض .لكنه يؤكد علي أن المسيح يسكن فينا ويقوة روحه عنحنا حياة أبدية جديدة . وعوت المسيح كذبيحة كفارية عنا أعلن لنا عن إتحاده النهائي التام مع جنس البشر . وعا أننا أصبحنا جسدا واحدا مع المسيح صار موته موتا لنا ، وانتصاره انتصارا لنا .\*

## الروح القدس

٣ - لم يكن دور الروح القدس يشكل قضية للمناقشة في نيقية ، لكن أثناسيوس استخدم في وقت لاحق نفس الحجج في هذا الصدد (قضية الروح القدس فكل ما هو حق عن الإبن ويصدق عليه ، يجب أن يكون حقا عن الروح القدس ويصدق عليه . فالروح القدس من نفس طبيعة الإبن . وكما هو الحال مع الإبن، فإن الروح القدس يقدسنا ويمكننا من المشاركة في الطبيعة الإلهية .

<sup>\*</sup> هارنك Harnack يقدم هذه التحية لأثناسيوس: الصفة الميزة لأثناسيوس، التي جعلت تعليمه قياسيا للمستقبل، تكمن عاما في حقيقة أنه حافظ بدقة على وحدانية الله ولكنه بدون تذبذب عسك بألوهية المسيح علاوة على عسكه بالمسيح كما هو تاريخيا.

# هوموأوسيون Homoousion ( من ذات الجوهر )

يجب أن نذكر هنا الإصطلاحات اللاهوتية التي استخدمت أثناء هذه الفترة . ومن النقد الموجه لإستخدام كلمة هوموأوسيون (أي من نفس الجوهر) إنها تعبيرا غير كتابي \*(أي لم يرد في الكتاب المقدس) أيضا كان يمكن تفسيرها بسهولة حسب مفهوم سابيليوس ، كما كان من الممكن أن يحورها بولس الساموسطي Samosata يحولها لتأخذ معني نصف آريوسي.وقد استخدمها الغنوسيون بالفعل لخدمة أغراضهم الخاصة والغريبة.

## هومويوسيون- أنامويوسيون Homoiousion - Anamoiousion

كان طبيعيا جدا أن تظهر تعبيرات أخري من نفس الأصل ، فيما كان اللاهوتيون يناضلون لتوضيح أفكارهم وآرائهم . فأنصاف الأريوسيين استخدموا كلمة هومويوسيون Homoiousion ومعناها أن المسيح من جوهر شبيه يجوهر الآب.أما المتطرفون من الأريوسيين فإستخدموا كلمة "أنامويوسيون Anamoiousion ومعناها أن الإبن لم يكن من نفس جوهر الآب . لكن الكلمة هوموأوسيوس هي التي ظلت باقية الإبن لم يكن من نفس جوهر الآب . لكن الكلمة هوموأوسيوس هي التي ظلت باقية في قانون الإيمان . ( المادة العلمية في القسم السابق مأخوذة في معظمها من كتاب الله The Textbook of the History of doctines by Reinhold Seeberg , Baker, Grand Rapids , 1961 , vol , 1 pp . 206 - 215

<sup>\*</sup> ذكر كاتب كاثوليكي أن إدخال المصطلحات غير الكتابية إلى قوانين الإيمان فتح الطريق أمام الكنيسة نحو مباديء أخري ليست بالضرورة مبنية علي نصوص الكتاب المقدس مثل الحبل بلادنس عصمة البابا من الخطأ صعود العدراء .. النخ

<sup>(</sup> Daniel, Marrou, The Christian Centuries, vol. 1. P. 252)

# ج - من موت قسطنطين (٣٣٧م)إلي إعتلاء يوليانوس للعرش(٣٦١م) واستمرار الصراع مع الأريوسية

### أبناء قسطنطين

خطط قسطنطين الكبير لاستمرار الحكم في أبنائه الثلاثة وأحد أبناء اخته. إلا أن الجيش رفض قبول أي شخص خلاف الأبناء الثلاثة وهم قسطنطين الثاني، وقسطانز Constants وقسطنطيوس الثاني Constantuis II وقد قتل كل الأقرباء الذكور (ما عدا ولدين صغيرين هما جالوس Gallus ويوليوس Julius وهما من أبناء اخوة قسطنطين غير الأشقاء. وقسمت الإمبراطورية بين الإخوة الثلاثة . فأخذ قسطنطيوس الثاني الشرق بما فيه مصر أما قسطنطين الثاني فأخذ الأقاليم الغربية بينما أخذ قسطانز المنطقة الوسطى لإيطاليا وشمال أفريقيا .

## سياسة قسطنطيوش ضد الوثنية

من بين الحكام الثلاثة أصبح قسطنطيوس الشخصية المسيطرة في الكنيسة والإمبراطورية. فقد كان أقدر الإخرة الثلاثة لكن لم يكن لديه إلا القليل من شخصية وأخلاق وحكمة أبيه .كتب أحد الكتاب يقول "إن قسطنطيوس تجاهل أفضل ما في سياسة أبيه وقدم أسوأ ما فيها ( Cochrane , Christianity and Classical Culture )

## فيرميكوس يشجع الحملة ضد الأوثان

يرجع الفضل إلى قسطنطيوس في عمل الكثير للحد من تأثير عبادة الأوثان. إلا أنه كان من العسير جدا استئصال الوثنية . وبالرغم من أنها صارت ضعيفة ، فقد ظلت

محتفظة بشعبيتها بين الناس .وكانت الكنيسة بجانب الإمبراطور - علي وعي تام بهذا الخطر .وقد كتب فرنيكوس وهو أحد أعظم الكتاب المسيحيين الرومان الموهوبين نبذة عن زيف " العبادات الوثنية The Falsehood ( the Prefane Religions يحرص فيه الأباطرة على التصرف مع الأوثان " لأنه يجب أن تدع نهاية لها ، أيها الأباطرة القديسون يجب أن تقطعوا عليهم الطريق بالتشريع الصارم . فمن أجل هذه القضية منحكم الله الإمبراطورية ، وإقتادكم من نجاح إلي نجاح .إنزعوا إنزعوا بدون خوف الأوثان زينة المعبد . إرسلوا هذه الآلهة إلى مكان سك النقود ، واتخذوا لكم كل عبتلكاتها بوضع اليد" ( إقتباس دنشيزن Quoted by Duchesne, The Early History of عبيد . المسلول هذه الآلهة المناس النقود ، واتخذوا لكم كل عبتلكاتها بوضع اليد" ( إقتباس دنشيزن Quoted by Duchesne, The Early History of كالمناس كالنها بوضع اليد" ( إقتباس دنشيزن الهذه القلود )

## قوانين ضد الوثنية

أصدر قسطنطيوس أول قانون هام ضد الأوثان يقول " يجب إبادة كل الخرافات والخزعبلات تماما ". وأمر أن تكون كل المعابد خارج أسوار المدينة وألا تستخدم إلا للألعاب والملاهي . وبحلول عام . ٣٥ م أغلقت المعابد " حتى يحرم المستهترون من فرصة ارتكاب الخطية ، وكان من يقبض عليه وهو يقدم قرابين وذبائح للمعبد تتم إدانته بعقوبة الموت ومصادرة ممتلكاته . لقد اضطهد قسطنطيوس الوثنيين واليهود معاً بنفس القسوة تقريبا التي اضطهد بها المسيحيون في وقت سابق .

قسطنطيوس يرعي رجال الدين المسيحيين

وفي نفس الوقت دلّل قسطنطيوس رجال الدين المسيحيين وزاد من المزايا المنوعة الممنوحة لهم من قسطنطين الأول . فقد أعفاهم من كل أنواع الضرائب والواجبات المدنية. كما سمح لهم أن يمارسوا التجارة . والأساقفة المتهمون في جرائم وجب أن يحاكموا فقط أمام أساقفة آخرين ، وليس في المحاكم المدنية . وأصبحت الكنيسة الآن المبقا للاحظة الوثنيين - أكثر خضوعا للإمبراطور وواقعة تحت إشرافه بسبب هذه الرعاية .

# قسطنطيوس يريد الوحدة في الكنيسة

أما من الناحية الدينية فكان قسطنطين عيل إلي الأريوسية وكان تحت تأثير يوسابيوس أسقف نيكوميدية وقادة أريوسيين آخرين من الكنيسة الشرقية . لكن وحدة الكنيسة كانت تعني وحدة الإمبراطورية ، ولذلك – ومن أجل السلام والوحدة – حاول مثل أبيه أن يصل إلي أساس مشترك بين الطرفين . فعقد ما لا يقل عن ١٧ مجلسا منفصلا خلال حكمه مستخدما وسائل أكثر خشونة ليرغم الأطراف المتنازعة علي الإتفاق وفي ذلك كتب جون نيومان (كاردينال John N . Newman يقول عن الحاكم : " إن قسطنطيوس إذ كان متزنا في هذا المركز الغامض بين الصواب والخطأ ، الحي من كل فريق في النزاع بالتبادل ، ولم يستبق حتي اتباعه (شبه الأريوسيين) وكان بدوره يرجع بغرض الإنصاف إلي كل عقيدة وقانون ، ماعدا تلك التي تضم داخلها الحق يقينا (أي قوانين نيقية ) " Newman , The Arians in the Fourth (Century P. 297)

## أثناسيوس يهرب إلي روما

تم السماح الأثناسيوس ومرسيللوس بالعودة ، كل منهما إلي كرسيهما إلي أبروشيته في عام ٣٣٧ م . فعاد أثناسيوس إلي كنيسة القديس مرقس بالأسكندرية ومرسيللوس إلي أنقره ، لكن ليس لمدة طويلة . ذلك أن الأعداء الأريوسيين ذكروا الإمبراطور بأنهما أدينا من مجمع صور / أورشليم (٣٣٤ ، ٣٣٥م) فتم تعيين أسقف يدعي جريجوري غريغوريوس Gregory من آسيا الصغري علي كرسي الإسكندرية ، ورغم عدم شعبيته بين الجمهور ، فقد أمكنه البقاء بسبب إعتماده علي جيش الإمبراطور وحمايته له . أما أثناسيوس فهرب إلي روما حيث التأييد لنيقية . وهناك رحب به كل من البابا يوليوس والإمبراطور قسطانز .

#### حملات أثناسيوس دفاعا عن قرارات نيقية

كان على أثناسيوس وكل مؤيدي مجمع نيقية أ يواجهوا الآن فترة من الشك كان الكثير منه نتيجة لسياسة قسطنطيوس . إن إنسا أقل من أثناسيوس ربا لم يكن في استطاعته الثبات . فبالرغم من كل الإهانات الشخصية ، فإنه استمر في حملته ضد الأريوسيين وفي الدفاع عن فكر مجمع نيقية . و استند إلي سلطان مجمع نيقية . كما استطاع أن يحشد دعم وتأييد أساقفة الغرب له مثل جوليان Dulian نيقية . كما استطاع أن يحشد دعم وتأييد أساقفة الغرب له مثل جوليان Hossius وهوسيوس Hossius أسقف قرطبة في أسبانيا Spain وهيلاري Portiers أسقف بورتبيه كأسقف الإسكندرية . كما أرسل خطابات إلي الإمبراطور حمل بعضها دفاعا عن رأيه وبعضها الآخر استفسارا عن لياقة تدخل الإمبراطور في شئون الكنيسة . وكتب إلي قسطنطيوس قائلا : " متي كان حكم الكنيسة وقرارها يستمد صلاحيته من الإمبراطور؟ " ونلاحظ أيضا أن المكاتبات العامة التي كتبها أثناسيوس ويوسابيوس ، كل منهما ضد الآخر ، لم تكن تهتم بالفكر اللاهوتي بقدر ما كانت تبحث أي الأسقفين الشرقية .

#### يوليوس يساند أثناسيوس

أثبت يوليوس بابا " روما Rome أنه مؤيد قوي فعال لأثناسيوس وللفكر النيقوي. فبعد مجمع روما سنة . ٣٤ م كتب يوليوس خطابا للمساءلة في حكم مجمع صور/ أورشليم معلنا براءة أثناسيوس ومرسيللوس ، وبطريقة ذات مغزي خطير تمسك بأن لروما الحق في أن تتصرف كمحكمة استئناف للأحكام الصادرة في أي كنيسة أخري.وقد تضمن مثل هذا البيان بوضوح تام أن روما طالبت بأن تكون لها الرئاسة الأسقفية على كل الأبرشيات الأخرى .

## يوسابيوس يهاجم أثناسيوس في أنطاكية

وفي عام ٣٤١ م دعا يوسابيوس أسقف نيكوميدية إلى عقد مجمع في أنطاكية بمناسبة تدشين كنيسة قسطنطين الذهبية في تلك المدينة .وحضره الإمبراطور قسطنطيوس وقد قبل هذا المجمع القرار المعروف بالقرار الأنطاكي الثاني .وأنكر الأساقفة أنهم أريوسيون وادعوا أنهم كانوا أوفياء لصيغة قانون نيقية . وهذه كلماتهم "كيف يمكن أن نكون - نحن الأساقفة - أتباعا لمجرد قس وهو (أريوس) وأيدت وثيقة المجمع قرار مجمع صور/أورشليم ، وبذلك بقي أثناسيوس مدانا كما تم تخطيط معظم العبارات لتثبت أن مرسيللوس مذنب بإعتناقه مذهب سابيليوس \*. وبالإضافة الي ذلك فلقد شككوا في أحقية روما أن تعمل كمحكمة استئناف للأحكام الصادرة من مجمع شرقي .

### الفروق بين الشرق والغرب

لعلنا نلاحظ الآن ظهور الفروق الأساسية بين الغرب اللاتيني والشرق اليوناني فقد استنكر الشرق إ دعاء روما بأن لها الرئاسة في السلطة القضائية . أما الغرب فارتاب في الشرق لإستخدامه لغة غامضة يمكن أن تحتمل معان مختلفة ، خصوصا عند ترجمتها إلي اللاتينية . ومن الناحية الأخري شك القادة الشرقيون بأن روما لم تقدّر تماما أخطار العقيدة السابليانية .ولم يستطع القادة الغربيون ابدا التصديق بأن الشرقيين ليسوا أريوسيين ، طالما أنهم تحت قيادة يوسابيوس ، وهكذا تطور الأمر إلي انقسام بسبب الإختلافات والفروق في المفهوم اللاهوتي وبسبب اللغة ، وكانت القضية أيضا هي قضية السلطة النهائية في الكنيسة .

<sup>\*</sup> في الواقع كان مرسيللوس قد أصبح سببا" لإحراج مؤيدي نيقية ،وكان الفكر اللاهوتي لديد أقرب لفكر سابيليوس منه لفكر أثناسيوس.

### قسطانز الحاكم الأوحد في الغرب

نحو هذا الوقت تغيرت الأحوال في الإمبراطورية . فقد قتل قسطنطين الثاني في معركة ضد قسطانز ، تاركا أخاه يسيطر وحده على المنطقة الغربية كلها ومات يوسابيوس الذي كان أسقفا على القسطنطينية تاركا وراءه فراغا في قيادة الكنيسة الشرقية . فلما مال ميزان القوة الآن لصالح الغرب ، استطاع قسطانز أن يقنع قسطنطيوس للدعوة إلى عقد مجمع يضم الشرق والغرب معا .

### مجمع سارديكا

#### الإمبراطوران يفرضان حلا وسطا

عقب مجمع سارديكا ضغط الإمبراطوران بشدة علي كلا الجانبين للوصول إلي حل وسط .فقبل الغرب بإسقاط مسألة مرسيللوس ، وسمح لأثناسيوس بالعودة إلي الإسكندرية . وكانت هناك أيضا بعثة سلام أرسلت من الكنيسة الشرقية إلي إيطاليا معلنة إخلاصها للقانون النيقوي .ولسبب ما عدل قسطنطيوس رأيه تجاه أثناسيوس ودعاه إلي البلاط الإمبراطوري .وبعد عدة مرات من التأجيل والتأخير توجه أثناسيوس أخيرا إلي أنطاكية في عام ٣٤٦ م ، ورحب به الإمبراطور بحرارة ، وسلمه وثيقة تضمن له العودة إلي الإسكندرية . وفي تلك الأثناء مات غريغوريوس أسقف الإسكندرية فاستقبل أهل الإسكندرية أثناسيوس استقبالا حماسيا ، حيث قدر له أن الإسكندرية في سلام نسبي لمدة عشر سنوات قبل أن تجبره الأزمة التالية على قبول النفى .

#### The Donatists مع الدوناتيين

بدأ الدوناتيون من شمال أفريقيا ( أنظر المجلد الثاني ) \* في إقامة صعوبات جديدة خلال هذه الفترة . فقد طلب دوناتوس Donatus نفسه من الإمبراطور قسطانز الإعتراف به أسقفا لقرطاجنة . فأرسل قسطانز بعثة لبحث الموقف .لكن الدوناتيين اتهموا أعضاء البعثة بمحاولة أخذ رشوة . وبدأ الدوناتيون المتطرفون من نوميديا يثورون، فكان على الجيش الإمبراطوري أن يخمد الثورة . وحكم بالإعدام على بعض

<sup>\*</sup> جدير بالذكر أن الدوناتيين هم الإنفصاليون المنشقون Schismatics الذين رفضوا قبول رسامة الأساقفة الذين سبق أن استسلموا أثناء الإضطهاد.

قادة الدوناتيين ، وعين حاكم شمال أفريقيا " جراتوس Gratus أسقفا .وهو منافس لدوناتوس وذهب دوناتوس إلي المنفي في الغال ، حيث مات في عام ٣٥٥م . ومع أنه بذلك تمت السيطرة على الدوناتيين لبعض الوقت ، فقد ظلت تحظي بتأييد شعبي كبير في شمال أفريقيا ، لكي تنهض مرة أخري في المستقبل كتهديد سياسي للكنيسة والإمبراطورية .

## الإطاحة بقسطانز، وقسطنطيوس يصبح الإمبراطور الأوحد

في عام . ٣٥ م أقبلت الإمبراطورية على فترة من المتاعب. فقد تمت الإطاحة بقسطانز ، وقتله أحد قواد الجيش واسمه " ماجننتيوس Magnentius الذي سيطر حينئذ على الإقليم الغربي لمدة ثلاث سنوات.وكان قسطنطيوس منشغلا آنذاك في محاربة الفرس في الشرق ، لكنه تنبه أخيرا إلى ماجننتيوس فهزمه أولا عند مورسا Mursa، ثم في السنتين التاليتين طرده الى الخلف عبر أوروبا.ولما أدرك ماجننتيوس أنه خسر المعركة ، إنتجر تاركا قسطنطيوس الآن حاكما منفردا على كل الإمبراطورية. وكان فالينز Valens أسقف مورسا،الشبه أريوسي،أكبر معين في التشجيع والمشورة للإمبراطور أثناء هذه الأزمة.بهذه الطريقة نال الحظوة في البلاط ونجح في التأثير علي قسطنطيوس ضد أثناسيوس .

## قسطنطيوس يجبر الكنيسة علي عزل أثناسيوس

دعا قسطنطيوس بتحريض من فالنز إلي عقد مجمعين أحدهما في أراز Arles في الفال في سنة ٣٥٥ م، والآخر في ميلان بإيطاليا في سنة ٣٥٥ في محاولة لإقناع القادة الغربيين بعزل أثناسيوس . فجاءوا يكيلون الإتهامات لأثناسيوس بأنه تباطأ بدون سبب مقبول في الإستجابة لدعوة الإمبراطور سنة ٣٤٦م . والأسوأ من كل هذا إتهامه بمساندة ماجننتيوس ضد الإمبراطور . أما في الأمور اللاهوتية ، فكان القادة

الغربيون أقل إلماما بالموضوعات الجوهرية . وقال "هيلاري Homoousion أسقف بواتيبه Poitiers أنه لم يسمع أبدا عن " هومو أوسيون الموسيون " هو اسم أحد الأساقفة. نقلا عن أحد ضباط الجيش قيل أنه إعتقد أن " هوموأوسيون " هو اسم أحد الأساقفة. وقد استخدم قسطنطيوس كل سلطة لفرض القرار ضد أثناسيوس وأصر علي الإجتماع بالأساقفة في الكواليس خفية في مجموعات صغيرة داخل القصر . كل من رفض الترقيع علي قرار الإدانة تم نفيه ، مثل هلاري أسقف بواتييه ، وهوسيوس أسقف قرطبه Cordova وليبريوس كالنوقين .

## سلطة قسطنطيوس على الكنيسة

كنموذج من مفهوم قسطنطيوس لسلطته في الكنيسة نقتبس الفقرة التالية من كلمات الإمبراطور نفسه: "كمستودع إلهي للقوة الملوكية، فإن سلطتي في الكنيسة هي السلطة الأعلى، كما هي أيضا في الدولة " إرادتي ؟ يجب إعتبارها ملزمة "وأنا الذي أتهم أثناسيوس. لتقم إرادتي مقام القانون كما هي مع الأساقفة السوريين "

## الهجوم على أثناسيوس في الإسكندرية

أثناء وجود أثناسيوس في الإسكندرية ، متمتعا بمساندة شعبية عظيمة ، استمر في أداء واجباته كأسقف على الرغم من قرار المجمع . أكثر من ذلك ، كان في حوزته خطابات تأييد رسمية تدعم موقفه سبق أن كتبها له قسطنطيوس . ولكن جاء مندوب امبراطوري إلي الإسكندرية ليثير المتاعب ضد أثناسيوس ، لكنه اكتشف أن الشعب لم يستجب لجهوده . كما فشلت محاولات أخري لإقناع أثناسيوس بترك منصبه والرحيل . وفي محاولة أخيرة يائسة لطرده ، اقتحمت الجيوش الرومانية كنيسة " ثيوناس حيث كان أثناسيوس يصلي . فقتلت الكثيرين من أفراد الشعب وجرحت العديدين ، لكن

أثناسيوس إنسل بعيدا ، لم يصبه أذي ، وذهب يختبيء في أديرة الصحراء . فإحتج شعب الإسكندرية على انتهاك حرمة الكنيسة أمام قائد الجبش الروماني لكن بلا فائدة. فقد أعد بالفعل ترجمة للقصة لإرسالها للإمبراطور يقول فيها : أن أثناسيوس قد حكم على نفسه بمغادرة الإسكندرية بمحض إرادته .

## قسطنطيوس يعين جورج في مكان أثناسيوس

عندئذ أرسل الإمبراطور مندوبا إلى مصر ومعه أوراق تعلن أن أثناسيوس عدو للشعب، فيجب البحث عنه والعثور عليه بأي ثمن . أكثر من ذلك تم عزل كل رجال الإكليروس الذين عينهم أثناسيوس ، من كنائسهم وحل مكانهم أريوسيون . بل أن أثناسيوس نفسه حلً مكانه " جورج " الكبادوكي أسقفا علي الإسكندرية أثناسيوس نفسه حلً مكانه أنه إنسان قاس عديم الرحمة ، ومن محبي المال فأدخل حكم الإرهاب ضد أي من كأنت لهم علاقة بأثناسيوس . والذين رفضوا التحول ضده ، عُذّبوا أو قتلوا أو أبعدوا إلى المنفي . لكن أخيرا قام الإسكندريون ضد جورج وأقصوه بعيدا لكن الحاكم استمر ينفذ أساليبه القمعية ضد أصدقاء أثناسيوس .

### أمددقاء أثناسيوس يحمونه

استمرت مطاردة أثناسيوس لكن دون نجاح .فقد كان له أصدقاء كثيرون جدا خاصة من الرهبان على استعداد لإيوائه بعيدا عن العيون . وهناك قصة تحكي أنه كان مسافرا بالليل في قارب على النيل،حيث اقترب منه قارب من قوارب الحكومة ونادوا عليه يسألونه" هل رأيت أثناسيوس ؟" فأجاب قائلا " أظن ذلك " فسألوه" هل هو بعيد عن هنا؟ " وكان الجواب ،" لا إنه قريب منكم جدا ، أمامكم . جذّفوا بقوة".وهكذا أسرع القارب الحكومي بعيدا عنه في الليل ، واستدار أثناسيوس بقاربه راجعا في أمان إلى بيته .

### أثناسيوس يكتب وهو في المنفى

خلال الأعوام الستة التي قضاها أثناسيوس في المنفي ، انتهز الفرصة ليكتب الكثير . فكتب دفاعا مطولا للإمبراطور ، مدافعا عن فكره ومبرهنا علي أحقيته بكرسي أسقفية الإسكندرية . ومن المحتمل في الغالب أنه كتب أيضا أبحاثه الأربعة ضد الأربوسيين، كما كتب مؤلفه الشهير نجم الصحراء – حياة القديس أنطونيوس \* Star of the Desert The Life of St. Anthony

#### خدمة أثناسيوس الرعوية

يعظي أثناسيوس حتى اليوم بالتبجيل من الكنيسة القبطية من أجل خدمته الرعوية للمسيحيين في مصر . ففي ثلاث مناسبات أثناء توليه البطريركية قام برحلات وصلت جنوبا الي أسوان ، متوقفا في الكنائس والأديرة على طول الطريق. وكانت هذه الزيارات فرصا لإحتفالات شعبية عظيمة . إن دوره كراع للقطيع كان مصدر التشجيع والوحدة داخل الكنيسة والأمة ( أنظر كتاب إيريس حبيب المصري ) قصة الكنيسة القبطية . ( The Story of the Copts , Paragraphs No. 144. 153 and No 183 )

ألف أثناسيوس كتبا ونبذا عديدة . من بين أهم مؤلفاته اللآهوتية الكتب الآتية :

" عن التجسد " " arnation " عن التجسد "

" عن القوانين " " a - On the Decrees " عن القوانين "

3 - Against the Pagans " ضد الرثنيين "

" حول المجامع "

5 - The Exposition of Faith " شرح الإيمان "

6 - Apology against the Arians " الدفاع ضد الأريوسيين "

7 - To the Egyptian Bishops " إلي أساقفة مصر"

# أنصار اللامشابهة في الجوهر" الأنوموياسون " جماعة أريوسية متطرفة

خلال هذه الفترة اتخذت الحركة الأريوسية حياة جديدة . يقيادة "يودوكسيوس Actios أسقف أنطاكية ، يعاونه لاهوتيان زكيان قديران "أكتيوس Eudoxios "يونوميوس Eunomios" وحجتهم أن الإبن ليس من جوهر الآب ، وانه مخلوق من مرتبة المخلوقات وقد أطلق عليهم إسم "أنومويانز " بسبب التعبير الذي إستخدموه "أنومويوس Anomoios أي" غير المشابه في الجوهر " وبينما كسبت هذه الحجة الأريوسية المتطرفة أتباعا كثيرين لنفسها فإنها أيضا قسمت الحركة الأريوسية . فإن أشباه الأريوسيين الأكثر اعتدالا بقيادة باسيليوس أسقف أنقرة ، أرادوا الإحتفاظ بكلمة "هومويوسيوس Homoiousios " ( من جوهر مشابه) على أنها التفسير الصحيح لقانون نيقية .

#### مجمع سيرميوم Sirmium

ني هذه الأثناء كان الإمبراطور - تحت تأثير فالبنز أسقف مورسا - قد دعا إلي عقد مجمع من الأساقفة الغربيين في سيرميوم بيوغسلافيا سنة ٣٥٧ م أسفر هذا المجمع عن قانون أريوسي قلل من مقام الإبن إلي مركز إله مساعد ثانوي . وقد دعا هيلاري أسقف بواتييه هذا القانون " تجديف سيرميوم ". وإستطاع باسيليوس أسقف أنقرة بمساعدة ليبريوس Liberius أسقف روما ، أن يقنع قسطنطيوس بإعادة النظر في قرار سيرميوم . وقد دعا الإمبراطور في عام ٣٥٩ م إلي عقد مجمعين ،أحدهما في أرعينيوم Ariminum ( حاليا رعيني بإيطاليا ) والآخر في سلوقيا Seleucia بآسيا الصغري . وقد حضر نحو أربعمائة أسقف من الغرب ، وأكثر من مائة أسقف من الشرق .

## مجمع أريمينوم ومجمع سلوقيا وال "هومويوس Homoios.

كان باسيليوس يأمل في استرداد صيغة ال هومويوسيوس وجورج من أقرياء فالينز" كان له أتباع كثيرون في الغرب ، وكان يودوكسيوس وجورج من أقرياء الشرق. وكان كل ما يريده الإمبراطور هو صيغة ترضي أكبر عدد ممكن وتؤدي إلي إحلال السلام في الكنيسة . وقد تحدد أن موضوع " الجوهر" Ousios " هو أكبر مشكلة . لذلك حذفت كل التعبيرات التي أستخدمت فيها تعبير أوسيوس Ousios مشكلة . لذلك حذفت كل التعبيرات التي أستخدمت فيها تعبير أوسيوس Ahomoousios Homoiousios Anomoios من الماله التي تعني أن الإبن مشابه للآب – لكن ليس في الجوهر ولا في كل الأشياء . ورفضوا أن يقولوا كيف يكون الإبن مشابها للآب . معتقدين أن ذلك فوق قوة العقل البشري . ومع أن هذه الصيغة أبعدت جماعة " ال "أنومويانز " الأريوسيين قوة العقل البشري . ومع أن هذه الصيغة أبعدت جماعة " ال "أنومويانز " الأريوسيين المحافظين . فقد رأوا بحق أن كلمة " هومويوس Homoious تركت الباب مفتوحا لكل أشكال التفسيرات الأربوسية لكن قسطنطيوس ، إعتقادا منه بأنه يستحيل علي الكنيسة أن تتحد حول قانون الإيمان النيقوي ، أراد صيغة واسعة ومبسطة ، يمكن أن الكنيسة أن تتحد حول قانون الإيمان النيقوي ، أراد صيغة واسعة ومبسطة ، يمكن أن والذين رفضوا مثل باسيليوس أبعدوا إلي المنفي \* .

## قبول تعبير " هومويوس " من الأريوسيين

صارت الصيغة " هوموبوس " Homoios تعبيرا كلاسيكيا لدي الأربوسية ، واكتسبت قبولا واسعا وسط الشعب القوطي وقبائل الأوثان الأوربية الأخري لكنه كان

<sup>\*</sup> يبدو أن قسطنطيوس كان في عجلة من أمره ، فقد كانت سنة . ٣٦م عيد إنفراده بالحكم . فأراد أن يحتفل بهذه المناسبة في نفس الوقت مع الإحتفال بقبوله القانون الجديد.

يوما مظلما للكنيسة وبتعبير " جيروم " يئن ويتأوه العالم كله مندهشا إذ يجد نفسه أريوسيا .( Dialogue Against the Luciferians . 19 وفيما يلي ملاحظة ديتشزن Duchesin إن قانون نيقية سنة ، ٣٦ م وقانون أريمينيوم سنة . ٣٦ م وكلاهما متضادان وكل منهما يسقط الآخر 245 . The early History of the church , Vol . 2, P . 245

### التقارب بين النيقويين وأنصاف الأريوسيين

على أي حال ، كانت هناك نتائج إيجابية من هذه المأساة . فالأريوسيون المتطرفون والمدعوون الأنومويانز أخرجوا من الساحة . أما حزب أثناسيوس النيقوي الأرثوذوكسي المستقيم الرأي مع أشباه أنصاف الأريوسيين المحافظين التابعين للأسقف باسيليوس فإضطروا لإعادة النظر في أفكارهم ومواقفهم . وهنا اكتشفوا أنهم لم يكونوا متباعدين عن بعضهما بالدرجة التي كانوا يظنونها . فقد كان باسيليوس يقول دائما أنه نيقوي شرعي حقيقي وبدا علي أثناسيوس الآن أنه بعيد النظر في رأيه بالنسبة لأشباه الأريوسيين .

## استخدام أثناسيوس لمبيغة " هوموأوسيوس Homoousio

يبدو أن الأرثوذكس المؤيدين لنيقية لم يستندوا الي صيغة " هوموأوسيوس كما قد يظن . ويقول المؤرخ ليتزمان في كتابه Leitzman The History of the Early Church مع أنهم يشيرون دائما في كتاباتهم المورد والما في كتاباتهم المورد والما في كتاباتهم المورد المور

هوموأوسيوس أو إلى نيقبة . وفي مؤلفاته الرئيسية ضد الأريوسيين يذكر "الحرم" الأناثيما ضد أريوس ويشير مرة إلى " هوموأوسيون" homoousion" الا أن الإبن يوصف بأنه مشابه ( هومويوس Homoios للآب أو مساو له من كل الوجوه ، أو شبيه في الجوهر أو الطبيعة كل الكلمات الإستدلالية التي صنفت في تاريخ لاحق كاصطلاحات خاصة بالهرطقة الأريوسية ونصف الأريوسية ، يستخدمها أثناسيوس في هذه المؤلفات المبكرة ، بطريقة راضية ودية " (Leitzman P. 222) صحيح أنه في الكتابات التي وضعها بعد ذلك في السنوات ما بين. ٣٥ – ٣٦ م خصوصا ضد اليوسابيين ، يبين الفارق بين صيغة هوموأوسيوس Homoousios وصيغة " هومويوسيوس Homoiousios وصيغة "

#### صداقة أثناسيوس وباسيليوس

بحلول عام . ٣٦ م وقد بلغ أثناسيوس الرابعة والستين من عمره ، أدرك أن بينه وبين باسيليوس والمحافظين الآخرين أشياء كثيرة مشتركة . فغي كتابد41 De Synodis 41 كتب يقول " إن من يقبلون كل ما كتب في نيقية ، ولو أنهم ما زالوا يستبقون الشك حول عبارة هوموأوسيوس Homoousios ، لا ينبغي أن يعاملوا كأعداء .وأنا لا أهاجمهم كأريوسيين مجانين ، ولا كمقاومين للآباء . إني أناقش الأمور معهم كأخ مع إخوة يفكرون كما نفكر ويختلفون فقط على كلمة واحدة . ومن ضمن هؤلاء باسيليوس أسقف أنقرة الذي كتب عن الإيان ".

مع أن الأريوسية عاشت لمدة أعوام عديدة ، فإن عقد الستينات في القرن الرابع ( ٣٦٠ - ٣٧٠ م ) يضع علامة إنحسار تأثيرها على قيادة الكنيسة كما كان للتغييرات السياسية أيضا تأثير عظيم .

#### Recommended English Readings

- 1 Chadwick, Henry-The early Church, pp. 136 145
- 2 Frend, W. H. C. The early Church, pp. 161 168.
- 3 Jackson, F. J.F. The History of the Christian Church, to A.D. 46, pp. 328 350
- 4 Latourette, K. S.A History of Christianity, pp. 158 160.
- 5 Walker, Illiston -A History of the Christian Church, p. III 114.
- 6 Wand, J.W.C.A History of the Early Church to A.D. 500 Methuen London, 1937, pp. 159 166.

Two texts give more detailed descriptions of this period:

Duchesene, Louis-Early History of the Christian Church, vol. II pp. 123 - 250.

Leitzmann, Hans, A History of the Early Church, vol. III, pp. 181 - 260.

## د - يوليانوس المرتد ( ٣٦١ - ٣٦٣ م ) يوليانوس وانتعاش الوثنية

نأتي الآن إلى فاصل غريب لكل من الكنيسة والإمبراطورية . هذا الفاصل فترة حكم جوليانوس المرتد ، الذي حاول إنعاش الوثنية وإزاحة المسيحية . ومع أنه حكم أقل من سنتين ، كتب عنه وفرة من المؤلفات ، جزء كبير منها كتبه يوليانوس نفسه ومن خلاله عرفنا لمحة توضيحية للعلاقات بين الكنيسة والدولة في الإمبراطورية الرومانية المتأخرة .

#### حياة يوليانوس المبكرة وتربيته

كان يوليانوس وأخوه جالوس Gallus الوحيدين من ذوي القربي اللذين إستبقاهما قسطنطيوس عندما تخلص من كل الذين احتمل تعاقبهم على وراثة العرش . تربي الأخوان تربية مسيحية تحت إرشاد يوسابيوس أسقف نيكوميديا كما تثقفا أيضا في العلوم الإغريقية التي أثرت على يوليانوس لدرجة أنه صار شغوفا بالوثنية . وعندما شب، وكان تحت إرشاد معلم يدعي ليبانيوس Libanius تحول إلى إعتناق صورة سرية من (الأفلاطونية الحديثة )كان يكن الإحترام بصفة خاصة لإله الشمس هليوس مثلما فعل عمه قسطنطين الأول .على أنه إستمر بعض الوقت يسلك ظاهريا كمسيحي .

#### غريغوريوس يصنف يوليانوس

من التعليقات المثيرة عن شخصية يوليانوس ، ما كتب عنه لما كان زميلا في الدراسات الكلاسيكية بأثينا لكل من غريغوريوس النازينزي Nazianzus وباسيليوس القيصري ( وهما إثنان من ثلاثة كابادوكيين Cappadocians سيأتي الكلام عنهم في الفصل التالي ) فقد وصف غريغوريوس يوليانوس في وقت لاحق قائلا :" كان يكتنفه

جو التوحش والتقلب ، له عينان زائغتان ومشيته مضطربة ، ونظرته عصبية ، كما كانت ضحكته بشعة ولا معني لها ، وكانت طريقته في الحديث فظة وغير منتظمة ، الأمر الذي يكشف عن عقل مريض مضطرب مع نفسه". ( Oratio V. 23 )

#### قيادة يوليانوس للجيش الغربي

وفي هذا الوقت كان جالوس قد عين حاكماً لسوريه . لكن حكمه كان قاسيا وعنيفا حتي أن قسطنطيوس عمل علي عزله وإعدامه .أما يوليانوس ، الذي كان دائما يكره قسطنطيوس ، إزدادت كراهيته له الآن أكثر . وربا نجا هو نفسه من الموت بتدخل الإمبراطورة يوسابيا Eusebia قسطنطيوس ، وفي سنة ٣٥٥ م أثناء حروب قسطنطيوس في الشرق والغرب ، إستدعي يوليانوس وأشركه معه في الحكم كقيصر وزوجه من أخته هيلانه \* ثم أرسله إلى بلاد الغال ( فرنسا ) ليشرف على قيادة الجيوش الرومانية هناك. .

## يوليانوس يصبح الإمبراطور الأوحد عند موت قسطنطيوس

وعلي غير المنتظر تماما ، أثبت يوليانوس أنه قائد عسكري ممتاز. ففي خمس سنوات من الحرب أخضع نهائيا القبائل الجرمانية التي كانت تهدد الإمبراطورية من الشمال .حينئذ أمر قسطنطيوس أن ينقل نصف قوات يوليانوس إلي الشرق لمعاونته في محاربة الفرس . إلا أن جنود الجيش تمردوا وتجمعوا حول يوليانوس وأعلنوه امبراطورا عليهم . ولسنا نعرف كم كان تشجيع يوليانوس لهذه الثورة . إنه بالتأكيد لم يتردد في قبول لقب " أغسطس " الذي كان يمنح فقط للإمبراطور الحاكم . فإستشاط

<sup>\*</sup> كانت هذه عادة تتبع كثيراً وسط الأسرات الملكية للحفاظ على المركز ، والقوة ، والثروة داخل الأسرة.

قسطنطيوس غضبا عند سماع الخبر . وأصبح التهديد بحرب أهلية وشيكا عندما تحرك يوليانوس شرقا وقسطنطيوس غربا . الا أن قسطنطيوس مات في نوفمبر سنة محرك يوليانوس شرقا وقسطنطيوس غربا ، الا أن قسطنطيوس مات في نوفمبر سنة الآث وصار يوليانوس بالفعل الإمبراطور ، مع أنه إدعي عدم رغبته في أن يكون الإمبراطور أو أن يحل محل قسطنطيوس . وكتب يقول :" لماذا جئت أنا إذن ؟ لأن الآلهة أمرتني صراحة ووعدتني بالخلاص إذا أنا أطعت ، وإنها لن تفعل أي شيء لو أنني بقيت . لقدكان في فكري أن أخيفه فقط ( قسطنطيوس ) وأن الأمور حينئذ ستتجه إلى المفاوضات المقبولة . لكن لو استلزم حسم الأمر القتال فإنني وقد وضعت كل شيء في يد القدر والآلهة ، عقدت العزم على البقاء .

#### يوليانوس يكشف عن معتقداته الوثنية

مع أن يوليانوس حضر جنازة قسطنطيوس ودفنه في كنيسة الرسل بالقسطنطينية، إلا أنه علي الفور كشف عن ولائه القديم للأوثان. وقد كان يعيش بالفعل حسب فلسفة الرواقيين الصارمة – فكان يطلق شعر رأسه ولحيته ولا يقلم أظافره كما كان ينام علي الأرض ، ورفض أكل الأطعمة الدسمة وإحتساء الخمر وإمتنع عن العلاقات الجنسية إلا خلال فترة زواجه القصير. ماتت زوجته سنة . ٣٦ م. وكتب يقول: " لقد عبدنا الآلهة جهارا ، كما قدم معظم رجال الجيش الذين يرافقونني الإكرام لها... لقد أمرتني الآلهة أن أطهر كل شيء بقدر الإمكان ".

### إصلاحات يوليانوس في الحكومة

تمشيا مع اعتقاده بأن الإمبراطورية في حاجة إلى التطهير تحول أولا إلى البلاط المع اعتقاده بأن الإمبراطورية في حاجة إلى التطهير تحول أولا إلى البلاط المكل . ففي أثناء حكم قسطنطيوس صار البلاط مكانا للترف والفساد . وكان هناك

فيض من كل شيء من الملابس والطعام والمال والناس خصوصا من يقومون بالخدمة في القصر الإمبراطوري ." كان هناك ألف من الطباخين ومثلهم من الحلاقين وريما أكثر من القصر الإمبراطوري . كان هناك حشود من السعاة والخصيان أكثر من الذباب حول البهائم في وقت الربيع ، وجمع غفير من " تنابلة السلطان " من كل نوع " ولقد خفض يوليانوس من هذه البطانة تخفيضا كبيرا – من الخدم والجواسيس والسكرتاريين . كما وضع معلمي الأفلاطونية الحديثة في مكان الأساقفة الأربوسيين الذين أحاطوا بقسطنطيوس وأراد أن يصوغ حكمه على طريقة " ماركوس أوريليوس " Marcus Aurelius " الملك – العالم ( ١٢١ – ١٨٠ م ) وكان المثل الأعلي والنموذج عند يوليانوس هو أمبراطورية يحكمها الفلاسفة الذين يعمل تحت إشرافهم المديرون وقادة الجيش علي غط جمهورية أفلاطون .

#### يوليانوس يحاول إحياء الديانة الوثنية

تأهب الإمبراطور الآن لتجديد وإحياء الديانة الوثنية . فأمر يإعادة بناء المعابد وبرد الأملاك السابق مصادرتها . وعبر عن إيمانه الشخصي بعبادة إله الشمس ،مقدما القرابين علنا في كل مناسبة ، ومشجعا الآخرين أن يفعلوا بالمثل وحث الكهنة أن يعيشوا حياة التقشف ، مقدما فيما فعل القدوة الحسنة . وقد لاحظ يوليانوس فاعلية النظام الإداري للكنيسة المسيحية فحاول تنظيم الديانة الوثنية على نفس الخطوط لكنه لم ينجح كثيرا . كما طالب الكهنة أن يطبقوا بعض الممارسات المسيحية :" ألا نلاحظ أن أعظم ما جدد غو الإلحاد ( يقصد المسيحية ) هو العطف على الغرباء ، والتفكيرالسابق فيما يختص بدفن الأموات ، وإصطناع الكرامة في حياة الفرد ؟ ففي وأيي أن كل واحدة من هذه السجايا يجب أن ننميها بإخلاص داخلنا ".

#### يوليانوس يضيق الخناق على المسيحية

أعلن يوليانوس التسامح مع كل الأديان ، وكان حريصا على تحاشى سفك الدماء الذي تميزت به الإضطهادات الأولى القديمة . ونصح ضباطه قائلا " بحق الآلهة لست أريد أن يقتل الجليليون ( المسيحيون ) أو يضربوا ظلما بدون مبرر ، ولا أن يعانوا من أي سيئة أخرى . على أنني أقرر أن خائفي الله ( يعنى الوثنيين ) يجب أن يفُضُّلوا عليهم". وقد دلت العبارة الأخيرة أنها مفتاح سياسته. ففي كل أمر كانت الأفضلية والأولوية لغير المسيحيين فألغى حق الإكليروس في الإعفاء من الخدمة المدنية ، ونقل آخرين كثيرين من الوظائف العامة. خفَّض من عدد المسيحيين العاملين بالقانون .وحينما قتل الغوغاء جورج أسقف الإسكندرية وبخهم توبيخا خفيفا فقط قائلا " أنه كان من الواجب تقديم الأسقف للمحاكمة بدلا من قتله ". وطبقا لسياسة التسامح التي إتبعها فيبدو أنه اعتقد كما قال أحد من كتبوا سيرته الذاتية " إن المسيحيين يفنون بعضهم بعضاء، إذ عرف بالخبرة أنه لا توجد وحوش أعدى للجنس البشري من فتك المسيحيين بعضهم بالبعض ( لقد كان بلاشك يفكر في المنازعات اللاهوتية والكنسية الشهيرة التي ميزت الكنيسة في عصره). من أخطر أوامره المحسوبة منعه المسيحيين من ممارسة مهنة التعليم في المدارس العامة . لقد ربط يوليانوس بين الدين والتعليم معا . محتجا بأن من لا يؤمن بآلهة اليونان ليس مؤهلا لتعلينم آدابها .والأمر الذي يثير الدهشة هو أن المسيحيين المثقفين كانوا يعرفون العلوم اليونانية أفضل معرفة . وكثيرون منهم كانوا أساتذة أجلاء بل حتى أقرب المستشارين إلى يوليانوس إعتبروا ذلك سياسة غير حكيمة أن يستبعد المسيحيون عن مهنة

### إجراءات عنيفة ضد المسيحيين

بالرغم مما أعلنه يوليانوس من تسامح مع المسيحية ، فإنه كثيرا ما إتخذ

إجراءات عنيفة وقاسية ضدهم ، فعندما إحترق معبد أبوللو في أنطاكية أغلق كنيسة أنطاكية العظيمة الذهبية مع أن المسيحيين لم يكن لهم ضلع في الحريق وسمح لأثناسيوس بالعودة إلي الإسكندرية لكن عندما مارس واجباته مرة أخري كأسقف ، أمر يوليانوس بإبعاده ، ودعاه قائلا" ذلك الرجل اللعين " وقد أفني فعليا مدينة قيصرية ، مدمرا مبانيها ، ومشردا سكانها ، كما حرض شعب بوسترا Bostra علي طرد أسقفهم تيطس وصادر أموال وأراضي المسيحيين في إديسًا . ولما رفض جنديان مسيحيان رفع شعار المسيحية - chi - Ro - من ألوية وأعلام الجيش قطع رأسبهما .

#### إحتقار يوليانوس للمسيحيين

كان يوليانوس في الحقيقة يحتقر المسيحيين . هذا واضح حتى لما تظاهر بأنه يرثي لحالهم ، " جماعة الجليليين الفقراء ، العميان ، المخدوعين الذين تخلوا عن أعظم إمتياز للإنسان ، وهو عبادة الآلهة الخالدة ، عبدوا بدلا منها الموتي وعظام الموتي "وكان يؤمن أن طريق المسيحية طريق بربرية وحقيرة وغبية بالمقارنة إلي إيمانه هو ، حيث قال : " نحن متفوقون عليكم من كل وجه ، في معرفة الفنون ،والحكمة ، والذكاء ". علاوة علي ذلك إعتبر المسيحيين تهديدا للإمبراطورية . وهكذا يقول " كوكران " كان يوليانوس مقتنعا بأن الإمبراطورية قد إحتضنت - في المسيحية - مصاصا للدماء ، إذا لم يستأصل في الحال فإنه سيستنزف منها سريعا دم الحياة " . Christianity and ) يجب أن

#### يوليانوس ينتقد المسيحية

قدم يوليانوس العديد من الحجج ضد المسيحية . فأبرز التناقضات بين العهد القديم والعهد الجديد . فقد تحول المسيحيون في رأيه عن ناموس موسى " فالجليليون

مثل دودة العلق ، إمتصوا أردأ الدماء من ذلك المصدر وتركوا الأنقي ." وكانت ألوهية المسيح بالنسبة له أمر لا يصدق ، كما إعتبر أن تعاليم المسيح إلما هي تعاليم صادرة من قروي جاهل أمي مجرد من الحق والجمال . فقد كانت تعاليم ضعيفة وغير عملية ، وإذا أخذت جديا فإنها تدمر الأمة والمجتمع والأسرة . كما إعتقد أن المسيحيين أدخلوا بدعا ليست موجودة أصلا حتي في كتبهم المقدسة ، مثل تبجيل القديسين " الرؤوس المتعفنة في الأحماض ، والعظام النتنة - صارت الآلهة الجديدة للشعب الروماني ." إنهم مراءون ومنافقون لأنهم يبشرون بإنجيل المحبة ، ومع ذلك يضطهدون خاصتهم من الشعب ( مثال ذلك الأربوسيون والأرثوذوكس ) .أخيرا إن "خلاصة وجوهر المعرفة اللاهوتية لديهم تقلصت إلى أمرين : يصفّرون لطرد الشياطين ويرسمون علامة الصليب على جباههم " .

## يوليانوس يحاول إعادة بناء الهيكل في أورشليم

فكر يوليانوس في مشروع غريب كي يذل المسيحيين - فقرر أن يعيد بناء الهيكل في أورشليم . فقد أدرك أن اليهود الذين إستبعدوا من أورشليم لمدة مائتي سنة لا يمكنهم تقديم الذيائح إلا في الهيكل فقط . وهو في هذا إحترم اليهود، مع أنه إزدري بهم في مواضع أخري ، معتقدا أن كل الصلوات يجب أن تصحبها الذبيحة . كذلك اعتقد بأن بناء الهيكل ينقض نبوة يسوع عن الهيكل " إنه لا يترك ههنا حجر على حجر لا ينقض " (مت ٢٤: ٢). والمهم أنه ليس هناك ما يسجل أن اليهود رحبوا بالمشروع ( نادرا ما يذكر هذا المشروع في كتابات اليهود) فقد كان يوليانوس بالنسبة لهم أعيا ووثنيا وثانيا، كان معظم اليهود يعتقدون أن الهيكل لن يعاد بناؤه الا عند مجيء المسيا. علي كل حال فقد بدأ المشروع في مارس من سنة ٣٦٣م وتوقف تقريبا علي الفور . وتقول إحدي الروايات أنه حالما بدأ العمال في الحفر ، إنفجرت في الأساسات كرات من نار ولفحتهم . ويعتقد البعض أنه ربما حدث زلزال أخاف العمال فهربوا مذعورين .

## يوليانوس يفشل في إحياء الوثنية

كان أعظم فشل لحق بيوليانوس هو عجزه عن إحياء الديانات القديمة فريما كان متفلسفا أكثر من اللازم. وحتي الشعب لم يستجب لتحذيراته ونصائحه كما لم يهتم أحد خاصة كهنة الأوثان بمحاكاة غط حياته في الزهد والتقشف. لكن الحقيقة أن قلب الديانة القديمة كان قد فارقها. وهناك روايات عن كهنة منهم إنحطت أحوالهم لدرجة التسول، وعن هياكل خربت ودمرت، وعن عائلات للكهنة ذابت عاما في البيئة المسيحية السائدة. وكما إعترف يوليانوس نفسه "نحن في حالة من بلادة الحس إزاء الشئون الدينية حتى لقد نسينا تقاليد أجدادنا ".

#### موت يوليانوس

لو أن يوليانوس عاش عمرا أطول ، لربما اختلفت القصة . لكنه قتل يوم ٢٦ يونيه سنة ٣٦٣م أثناء حملة عسكرية ضد الفرس ، وكان عمره آنذاك ٣٢ سنة . هناك روايتان عن لحظات موته ، ولو أن المؤرخين لم يقبلوهما . إحداهما تقول إنه نثر الدم من جرحه تجاه إله الشمس قائلا " كن راضيا " . وتقول الأخري إنه بنفس الحركة صرخ " أيها الجليلي ( المسيح ) لقد إنتصرت ".

خلاصة القول إنه إذا كان يوليانوس قد سبّب الخوف والقلق بين المسيحيين لفترة قصيرة، فإنه أيضا جعلهم يعيدون التفكير في أحوال الكنيسة والشر الذي وجد طريقه إلي المقدسات. ويقول فيليب سكاف Philip Schaff "كان هذا الإضطهاد المؤقت الوقتي عقابا عادلا وتدريبا صحيا للكنيسة وللإكليروس الذين تحولوا إلي الدنيويات (History) عقابا عادلا وتدريبا صحيا للكنيسة وللإكليروس وأعطي إختبار جوليان لقادة الكنيسة درسا بأن لا يثقوا كل الثقة مدة ثانية في حماية الملوك والأباطرة للكنيسة. لكنهم

سرعان ما نسوا هذا الدرس.

<sup>\*</sup> معظم المادة في القسم السالف الذكر مأخوذة عن كتاب يوليانوس الجاحد Julian the \* Apostate, G.W. Bowersock, Duchwarth, London, 1978.

#### Recommended English Readings

- 1 Chadwick, Henry -The Early Church, pp. 154-159.
- 2 Duchesne, Louis-The early History of the Church pp. 251 268.
- 3 Frend, W.H.C.The Early Church, pp. 169 179.
- 4 Jackson, F.J.F. The History of The Christian Church., pp.351 374.
- 5 Leitzmann, Hans A History of The Early Church . vol . III, pp . 261 269, 273 287
- 6 Wand, J.W.C. -A History of The Early Church, pp. 167 173.

Σ - من جوفیان إلي ثیودوسیوس ومجمع
 القسطنطینیة (۳۲۳–۲۸۳ م)

#### الإميراطور جوفيان

بعد موت يوليانوس ، أصبح جوفيان Jovian إمبراطورا.وكان جوفيان بانونيا Pannonia , وكان عضوا كبيرا في الحرس الإمبراطوري. وقد أعاد على الفور للمسيحيين حقوقهم وإمتيازاتهم وأصدر مرسوما هذا نصه :" يجب أن تعبد الله القدير والمسيح وحسب ، وعلى الشعب أن يجتمع في الكنيسة للعبادة ".وقد تسامح في بعض الممارسات الوثنية لكن في نطاق محدود جدا .

#### العمل نحو الإتفاق

نيقية ، وتحرك المدافعون عنها يحدوهم النشاط . لكن يمكن القول إنها كانت فترة نيقية ، وتحرك المدافعون عنها يحدوهم النشاط . لكن يمكن القول إنها كانت فترة التقارب معا. فقد كان أثناسيوس والآباء الكابادوكبون من آسيا الصغري بصفة خاصة، يعملون نحو الأساس المشترك .وكان الأربوسيون بلا ريب في طريق الأفول وكان هناك اتجاه واضح نحو الإتفاق ، وقد تحقق هذا علي قدر ما أمكن في مجمع القسطنطينية سنة ١٨٨ - ٢٨٨م .

#### فالنتنيان وفالنز

مات جوفيان فجأة سنة ٣٦٤م، وانتقل الحكم إلى فالنتينيان الذي عين أخاه فالينز ليحكم في الشرق. أثبت فالنتينيان أنه غالبا لا يبالي بشئون الكنيسة. فعندما طالب وفد من الأساقفة بعقد مجمع لتسوية مسألة القانون، أجاب فالنتينيان: " أنا علماني ولست في حاجة إلى أن أنزعج وأنشغل بمثل هذه الأمور، فهي من إختصاص الكهنة الذين ينبغي أن يرتبوا إجتماعاتهم حيثما أرادوا ".أما فالينز- من الناحية

الأخري - فبتأثير من يودكسيوس الأريوسي أخذ يهتم جديا بشئون الكنيسة . وعندما اتخذ مجلس الكنيسة قرارا يتعارض مع رغباته عزل أغلبية الحاضرين . قلل فالينز الكثير من الإمتيازات التي سبق أن قتعت بها الكنيسة ( فمثلا لم يستطع الكهنة أن يباشروا عملا أو يكنزوا ثروة شخصية ، كما لم يمكن لمحاكم الكنيسة أن تصدر قرارا في القضايا الجنائية . كما أن الكثير من الأساقفة الذين عزلهم قسطنطيوس وأعادهم يوليانوس عزلهم ثانية فالينز ومن بين هؤلاء أثناسيوس . ولو أنه سمح له بالعودة في السنة التالية. ( أثناسيوس ، في الواقع ، نفي خمس مرات ) .

#### السنة الأخيرة لأثناسيوس

عاش أثناسيوس سنوات عمره الأخيرة في سلام بالإسكندرية حتى وفاته في سنة ٣٧٣م .لقد اكتسب إحتراما يجل عن الوصف لدرجة أنه حتى فالينز الإمبراطور الأربوسي تحاشي أن يتحداه .وعندما ظهر الأسقف لوسيوس Lucius منافسا له في الأربوسي تحاشي أن يتحداه .وعندما ظهر الأسقف لوسيوس الشعب أن يجزقه إربا . بلا الإسكندرية والمفروض أنه تحت رعاية فالينز ، كاد جمهور الشعب أن يجزقه إربا . بلا شك كان لأثناسيوس نصيب وافر في الوصول إلي إتفاق أخير علي قانون نيقية . وقد ساعد علي إزالة سوء الفهم حول التغييرات اللاهوتية اليونانية واللاتينية.ففي مجمع الإسكندرية سنة ٣٦٢ م أوضح أن الكلمة اليونانية " Ousios "تقابلها في اللاتينية كلمة علي اللاتينية " PERSON " أي جوهر أو مادة ، وأن الكلمة اليونانية " Substantia " كلمة اللاتينية " PERSONA " = أقنوم . ومع أنه لم يتفق أبدا مع الكابادوكيين تماما ، الذين فضلوا تعبير هومويوسيوس " HOMOIOUSIOS" على " هوموأوسيوس " Adoliousios قانون نيقية.

### أثناسيوس وقانونية الأسفار الكتابية

كما ينبغي أيضا أن نقدر تأثير أثناسيوس في أمور أقل إثارة للجدل . فطبقا لقانون نيقية الأصلي كان أسقف الإسكندرية ينتدب لنشر رسالة العيد السنوية معلنا تاريخ عيد الفصح و القيامة . هذه الرسائل المرسلة من أثناسيوس إلي أبعد الأماكن بإتساع الكنيسة كلها ، كانت تناقش العديد من الأمور ذات الإهتمام المسكوني . فمثلا في سنة ٣٦٧ م عالج موضوع الأسفار القانونية. فرتب أسفار العهد القديم وعددها إثنين وعشرين وهو ٢٧ ، يوافق العدد الفعلي الحالي تسعة وثلاثين سفرا وهذا لأنه أحصي السفر المزدوج سفرا واحدا (مثلا أخبار الملوك الأول والثاني .. إلخ) كما أحصي أسفار الأنبياء الصغار كسفر واحد . وقد حذف سفر أستير لكنه أدرج نبوة باروك ورسالة إرميا (من الأبوكريفا) كما كانت قائمة أثناسيوس التي سجل فيها السبعة والعشرين سفرا هي أول تسجيل لقانون العهد الجديد الحالي ، الذي تأكد بإتفاق الآراء عبر السنين . فقد تأيد من مجمع شمال أفريقيا المنعقد في Hippo سنة Pap م وتأيد مرة ثانية من سنودس قرطاجنة بعد ذلك بأربعة أعوام .

#### بطرس يخلف أثناسيوس

الأسقف بطرس شقيق أثناسيوس حل محله كبطريرك في كرسي مارمرقس بالإسكندرية . لكنه لم يستطع الثبات أمام القوات الإمبراطورية فعين الإمبراطور فالينز أسقفا أريوسيا هو لوسيان بدلا منه رغما عن رغبة الشعب ، والمعارضون نفاهم، وتدنست كنيسة " ثيوناس " مرة أخري ، وإلتجأ بطرس إلي روما . وعندما مات الإمبراطور فالينز سنة ٣٧٩ م خلفه جراتيان Gratian ، وقكن بطرس من العودة إلي كرسيه في الإسكندرية .

## أ - الآباء الكابادوكيون من أسيا الصغرى

#### الآباء الكابادوكيون

كانت القيادة اللاهوتية في هذه الفترة تنتقل بسرعة إلى أيدي الآباء الكابادوكيين باسيليوس القيصري (سنة ٣٢٩ - ٣٧٩م) ، وأخيه غريغوريوس النيصي (سنة ٣٣٠ - ٣٤٥ م). وقد معريغوريوس النازينزي Nazianzus سنة (٣٣٠ - ٣٨٩م). وقد إضطلع هؤلاء الثلاثة بمستولية كبري في صياغة القانون النيقوي ، الذي طبق في القسطنطينية في سنة ٣٨١م . ويعد هؤلاء الآباء الثلاثة من بين أعظم القديسين في الكنيسة الأرثوذوكسية الشرقية ، كما تكن لهم الكنيسة الغربية إحتراما جليلا.

### ١ - باسيليوس أسقف قيصرية

### تربيته الأولي:

ولد باسيليوس الكبير أسقف قيصرية في أسرة غنية في الميراث المسيحي . فقد تعرض أجداده لإضطهاد دقلديانوس . وكان أبواه من أثرياء المسيحيين وعملا علي أن ينال هو وأخوه غريغوريوس قسطا وافرا من التعليم في قيصرية والقسطنطينية . ثم أرسلاهما بعد ذلك إلى الجامعة في أثينا ليتثقفا بالعلوم التقليدية الكلاسيكية اليونانية وهناك تعرفا علي يوليانوس الذي أصبح فيما بعد الإمبراطور المرتد . كذلك تصادقا مع غريغوريوس النازينزي . وعند عودتهما إلي قيصرية عمل باسيليوس كمعلم للبلاغة ، لكنه إزداد شغفا بحياة التقشف وقد رسم قارئا في سنة ٣٥٧ م وبعد زيارات كثيرة إلى سوريا وفلسطين ومصر قرر أن يكرس نفسه لحياة الرهبنة .

#### باسيليوس وحياة الرهبنة والتقشف

وعندما عاد باسيليوس إلى بلدته في " بنتس " 'متزل في صومعة صغيرة عند نهر بنتس . وفيما يلى تأمل لباسيليوس عن حياة النسك والرهبنة :

" أي شيء أعظم من التشبه على الأرض بجوقة ملائكية ، في طلعة الصبح تقوم للصلاة ، وتمجيد الخالق بالإنشاد والتسبيح ، ثم الذهاب إلي العمل في إشراقة الشمس الصافية ،مصحوبين بالإبتهال والصلاة في كل مكان حيث غزج العمل بالتسبيح كما الملح في الطعام ؟ الخلوة الصافية هي بداية تطهير الروح لإن العقل إذا لم يضطرب من خارجه ، وإذا لم ينقد ذاته في أحاسيس العالم ، يرجع إلي نفسه ويرتفع إلي فكرالله".) Quoted By Philip Schaff , History of the Christian Church , vol , III , P . 900)

#### تحفظات باسيليوس حول حياة الرهبنة

على أي حال ، كان باسيليوس ينتقد معيشة النسك في الرهبنة ، كما يتبين من الإقتباس التالى لأقواله :

" حين يعيش الإنسان منفردا فإنه ينشد خلاص نفسه فقط وهذا ضد ناموس المحبة .. لا أحد يصحح أخطاءه ... الله خلقنا ، كأجزاء الجسم المختلفة يحتاج كل منا إلي معونة الآخر .. ومن يعش لنفسه قد يكون لديه موهبة ثمينة ، لكنه يدفنها . وكل من يقرأ الإنجيل ( متي ٢٥ : ٢٥ و ٢٦ ) يعرف خطورة هذا الفعل . فالناس في المجتمع يتشاركون معا في المواهب .. وكيف يكون أي إنسان متواضعا ، شفوقا أو صبورا ما لم يكن هناك إنسان آخر ؟ أقدام من تغسل ؟ لمن تقدم الخدمة ؟ كيف تكون أصغر الجميع إذا كنت وحدك؟ " Quted by John Foster , Church History I The First " كما كالمعتمد المعتمد الخدمة ؟ كيف تكون أصغر الجميع إذا كنت وحدك؟ " Advance P. 151 )

## إنتخاب باسيليوس أسقفا لقيصرية

من المفيد أن نلاحظ أن باسيليوس مع إعجابه بحياة الرهبنة ، وجد نفسه غير ملاتم لها فقد قال لصديقه غريغوريوس ، " إنني أجد نفسي معذبا بنفس القلق في كل مكان حتي إنني في الحقيقة لم أنل أي عون أو مساعدة من هذه العزلة ، وإذ عرف الأسقف يوسابيوس ، بمواهب باسيليوس العديدة ، دعاه سنة ٣٦٤ م لمعاونته في النضال ضد الأريوسية.وفي سنة .٣٧ م إنتخب أسقفا لقيصرية ، ودخل بنشاط في الصراع اللاهوتي حفاظا على قانون نيقية . كما شرع أيضا في إصلاح الأسقفية نفسها ، وأعاد نظام الرسامة كما عين الأساقفة في المناطق المحتاجة . وأنشأ باسيليوس الأديرة والمستشفيات والمصانع للمعوزين .وقد كثرت المباني من هذا النوع حول كنيسته حتي أطلق عليها إسم " المدينة الجديدة ". وكان لباسيليوس آراء متطرفة عن كيف ينبغي على الأغنياء أن يستخدموا أموالهم لمساعدة الفقراء . إن موعظته عن كيف ينبغي على الأغنياء أن يستخدموا أموالهم لمساعدة الفقراء . إن موعظته عن الربا الفاحش يذكرها البعض كفكر رائد للفكر الإشتراكي الحديث .

## باسيليوس يخدم الفقراء

فيما يلي إقتباس من كلمة لصديقه غريغوريوس النازينزي :

" لقد أقنع باسيليوس الأغنياء بالفعل أن يكنزوا لهم كنزا في السماء .هنا تجد الدين بتعامل مع الكوارث والمرض ... لن تري بعد ذلك البرص ، المنبوذين ، المذعورين ، بدون رحمة ، وأشباه الموتي ، ينشدون أغانيهم الحزينة أن تبقي لديهم صوت للغناء . لقد إستقبلهم باسيليوس وحياهم كإخوة ... لم يهتم الأسقف بوسائل الترف مثل الطباخين ، والأعياد ، والعربات ، والثياب الفضفاضة بل اهتم بالفقراء واهتم بإقتفاء أثر المسيح في شفاء وتطهير البرص ، ليس بالكلام عند ، بل بالفعل ". QUTED BY ."

JOHN FOSTER CHURCH HISTORY I , THE FIRST ADVANCE P,152

### باسيليوس يجيب على فالينز

سرعان ما واجه باسيليوس المتاعب مع فالينز الإ براطور الأريوسي الذي أراد أن يعين أساقفة أريوسيين في العواصم الكبري ، في طاكية والقسطنطينية.أما غير الأريوسيين الذين قاوموا ، فهددهم فالينز بمصادرة الممتلكات والنفي والموت . فكتب باسيليوس يرد عليه قائلا : " ليس أكثر من هذا فلن يمسني أي أمر من هذه الأمور . فمن لا يملك شيئاً لا تصادر ممتلكاته ولست أخشي النفي لأنني لست محصورا بمكان فأنا ضيف لدي الله الذي له كل الأرض ، أما عن الإستشهاد فأنا لست أهلا له ، لكن الموت ربح لي ، لأنه ينقلني بطريقة أسرع الي الله الذي أحبه وإليه أتوجه . كما أنني أيضا شبه ميت بالفعل ، ومنذ مدة طويلة أراني مسرعا إلى القبر" .

### فالينز يحترم باسيليوس

وجاء فالينز إلى كبادوكية وقابل باسيليوس فتأثرأولا ببلاغته الأسقف . وثانياً صلى ياسيليوس من أجل إبن الإمبراطور المريض البالغ من العمر ست سنوات وشفي الصبي ( ولو أنه مات في وقت لاحق). وإنطلاقا من الإحترام والعرفان بالجميل طرح الإمبراطور تهديداته جانبا فيما يختص بالأسقف باسيليوس .

## باسيليوس يحاول الحصول علي مساعدة روما

عندما أصبح باسيليوس أسقفا لقيصرية ، ابتهج لذلك أثناسيوس الذي دعاه" خادماً أمينا لله ".ولو قدر لأثناسيوس أن يحيا مدة أطول ، ربما كان أنجز الكثير هو وباسيليوس معاً،وكان باسيليوس يسعي لطلب مساعدة أثناسيوس في منازعاته اللاهوتية و الكنسية المختلفة كما كان يعلم أن الأسقف السكندري كان على صلة قوية

بروما.وكان باسيليوس يأمل أن يتدخل أثناسيوس لدي البابا دماسيوس لتحسين المعاملة للأرثوذوكس في الشرق ، وأيضا لإنهاء الإنقسامات في أنطاكية حيث بلغ فيها في أحد الأوقات عدد الأحزاب المختلفة المتنازعة على الأسقفية خمسة أحزاب.لكن هذه الجهود فشلت ليس فقط بسبب موت أثناسيوس لكن أيضا لأن ديماسيوس أسقف روما لم يكن يهتم بالمساعدة أو يميل إلي ذلك .ربما لم يكن يود أن يسبب متاعب في الإمبراطورية الشرقية حين كان فالنتينيان الإمبراطور الغربي في سلام مع الكنيسة

#### أعداء الروح القدس

ومن بين الصعوبات التي واجهها باسيليوس ما لاقاه من معارضي الرأي القائل أن الروح القدس من نفس جوهر الآب والإبن . فقد كان باسيليوس يؤمن تماما بأن الروح القدس أقنوم مساو للآب والإبن ،أما الفريق الآخر بقيادة كفيل سابق لباسيليوس يدعي يوساثيوس فيتمسك بأن الروح القدس كان كائن مخلوق ، أقل من الآب والإبن. وقد عرف إقرار هذه الجماعة بإسم Pneumatomachi نيوماتوماخي " أي أعداء الروح كما كانوا يعرفون أيضا بإسم " Macedonians " المقدونيين " علي إسم أحد قادتهم. ولم تحل هذه القضية إلا في مجمع القسطنطينية في سنة ٣٨١ فقط .

### تعليم أبوليناريس APOLLINARIS

سعيا- مرة أخري ، وراء التعاون مع الكنيسة الغربية ، أرسل باسيليوس شماسا من أنطاكية هو دوروثيوس إلي روما لإقناع دماسوس للإتحاد معها ضد ال "نيوماتوماخي"، وضد أتباع أبوليناريس The Apollinarians . وكان أيضا يشجع ميليتيوس Meletius" المرشح الأرثوذوكسي لكرسي أنطاكية .ومع أن البابا دماسيوس كان متقفا بصفة عامة مع الفكر اللاهوتي للكبادوكيين الا أنه فشل في إتخاذ خطوة إيجابية . إن تصرف الكنيسة الغربية كان - في أفضل الحالات - عدم مبالاة ، وفي أسوأها عجرفة .

# NAZIANZUS عريفوريوس النازينزي NAZIANZUS غريفوريوس أسقف نازيانزوس

إن حياة غريغوريوس توازي بوجه التقريب حياة باسيليوس . كان لوالدته نونًا الله الله المحال المح

<sup>\*</sup> الأبولينارية مذهب نشأ مبدعه أبوليناريوس من مدرسة الإسكندرية لتعليم عقيدة المسيح وإتجه هذا المذهب الي التأكيد على ألوهية المسيح فوق ناسوته

<sup>\*\*</sup> مع أن ديديوس كان ضريرا إلا أنه تعلم البلاغة والفلسفة والرياضة . وحفظ العهد القديم والعهد الجديد عن ظهر قلب . كان يجل أوريجانوس ويحترمه جدا كما كان مدافعر أمينا عن قانون نيقية وكان ديديوس مقربا جدا إلي أنطونيوس وغيره من الرهبان . ألف ثلاثة كتب عن الثالوث وكان روفينوس "RUFINUS" و " جيروم " JEROME " من بين تلاميذه العديدين .

## إشتهار غريغوريوس في القسطنطينية

عندما حاول باسيليوس صديق غريغوريوس أن يقيم أساقفة أرثوذوكس علي إمتداد كبادوكيا عين غريغوريوس في مدينة بعيدة غير هامة . غير أن غريغوريوس لم يعش أبدا هناك بل إنسحب إلي بيته . وفي سنة ٣٧٩ م قبل رعاية كنيسة صغيرة في القسطنطينية .و بلباسه الحقير ومظهره البائس ترك إنطباعا سبئا لدي علية القوم والأرستقراطيين في المدينة . لكن عندما فتح فاه ليعظ نال إعجابهم بسهولة بل حتي الوثنيين إحتشدوا ليسمعوه .وفي إحدي المرات هاجم الغوغاء الأريوسيون الكنيسة ودنسوها . وعندما دعي غريغوريوس لسماع أقواله رسميا ، تكلم بظريقة رائعة ضاعفت من شهرته . وقد دعيت الكنيسة الصغيرة التي خدم فيها كنيسة "إنستاسيا "أي القيامة .

## غريغوريوس يمسبح أسقفا للقسطنطينية

جاءته الغرصة في سنة ٣٨١ م ليصبح أسقفاً للقسطنطينية وقد عينه الإمبراطور فعلياً وخدم فترة قصيرة ، لكن الأساقفة الآخرين تجادلوا حول إختياره وذلك بدافع من الغيرة والحسد.وأخيرا إنسحب غريفوريوس مشمئزا وهو يقول : " سأكون يونان الثاني".أضع نفسي لخلاص سفينتنا ( الكنيسة ) " ولو أنني بريء من العاصفة لتقع القرعة علي ولتطرحوني في البحر ". كان غريفوريوس يلقب " بالإلهي " و " اللاهوتي" من أجل أحاديثه ومحاضراته ضد الأريوسيين .لكن أفضل ما يبقي لذكراه مواهبه الخطابية التي هدت القسطنطينية إلى صحة العقيدة .

# ٣ - غريفوريوس النيسي

# غريغوريوس النيمىي (النيسي)

كان غريغوريوس أخو باسيليوس ،إنسانا خجولا هادئا يركز علي الدراسات اللاهوتية لم ينشغل بالعمل السياسي مثلما فعل باسيليوس لكنه اكتسب صيتا يستحقه ككاتب ، وفي أثناء إنعقاد مجمع القسطنطينية سنة (٣٨١ – ٣٨٢ م)أرسل علي رأس بعثة إلي أورشليم لإقامة السلام لكنه رجع بدون نجاح يذكر وإذ تأثر بشدة بتعاليم أوريجانوس فإنه أخضع الفلسفة اليونانية الهيلينية لخدمة الحق المسيحي .وكان أول لاهوتي يوضح علاقة تجسد المسيح ممارسة (الأفخارستيا) .كما كان في تأييده وتدعيمه لقانون نيقية ، أعظم معين في التمييز بين Ousio ومعناها الجوهر علا ESSENCE ومعناها الأقنوم .وقد مات غريغوريوس في سنة ٣٩٥ م .

# إنتشار علم اللاهوت

كان غريغوريوس النيصي ( النيساوي ) هو الذي لاحظ كيف استولي علم اللاهوت على انتباه عامة الشعب . فكل إنسان مهتم بالمسائل الدينية ويستعلم عنها وقد كتب غريغوريوس من القسطنطينية يقول :

" في هذه المدينة ، إذا سألت أي شخص عن تغيير العملة ، ناقشك عما إذا كان الإبن مولودا أو غير مولود ، وإذا سألت عن جودة الخبز ، أجابك ان الآب أعظم والإبن أقل.فإذا اقترحت ضرورة الإستحمام ، أخبرك أنه لم يكن هناك شيء قبل خلق الإبن".

# الكابادوكيون وقانون الإيمان النيقوي

بفضل هؤلاء الآباء الثلاثة العظام من الكنيسة الشرقية صار الطريق ممهدا للحفاظ علي قانون إيمان نيقية وقد تأكد مكان الروح القدس وأنه مساو للآب والإبن ، وإذا كان الكابادوكيون قد اختلفوا مع أثناسيوس فلقد كان الخلاف مسألة تنبير أكثر منه خلافا علي الموضوع. وإذ كان الكابادوكيين قد تثقفوا بمعرفة الفلسفة الهيلينية وتعليم أوريجانوس ، فإنهم إتجهوا إلي البدء بالأقانيم الثلاثة للثالوث ثم تدرجوا إلي " OUSIA " (الجوهر)، وكان اللغز عندهم هو الوحدانية ، فكيف يكون الثلاثة واحدا؟ أما أثناسيوس فبدأ بالوحدانية ثم تدرج الني الأقانيم الثلاثة .وكان اللغز عنده في الثالوث فكيف يكون الواحد ثلاثة ؟ وإنطلاقا من هذه المداخل المختلفة للموضوع أمكن التوصل إلي تفهم الموضوع بصورة جوهرية ،فإنه في الثالوث كل ما كان مشتركا بين الآب والإبن والروح القدس ينبغي أن يسمي " جوهر = OUSIA ) ، وما كان خصوصيا لكل واحد منهم يجب أن يشار إليه بعبارة " أقنوم = HYPOSTASIS .

# الكابادوكيون يتأملون الطبيعة

إحدي الصفات الجذابة لدي الكابادوكيين الثلاثة لاحظها المؤرخ فيليب سكاف PHILIP SCHAFF ، هي أنهم كانوا ذوي إحساس بعالم الطبيعة من حولهم . وقد إعتبر سقراط الذي عاش في القرن الخامس قبل الميلاد ، أنه ليس هناك ما يمكن أن نتعلمه من الطبيعة ولذلك لم يكن يتريض أبدا سيرا علي قدميه . وبلا شك أن إتخاذ الوثنية لمعظم وحيها من قوات الطبيعة النّجة والضارية ، قد جعلت الكتّاب المسيحيين مثل ترتليانوس يتجنبون الموضوع كله . لكن الكابادوكيين رأوا في جمال العالم الطبيعي صنعة يد الله. وفيما يلي غاذج مما كتبوا عنها : باسيليوس : " النجوم ، الزهور الخالدة في السماء ، رفعت روح الإنسان من المنظور إلي غير المنظور " . غريغوريوس النازينزي "كل الأشياء تسبح بحمد الله وتمجده بأنغام لا ينطق بها ، ومن

أجل كل شيء أقدم أنا أيضا شكري لله ، وهكذا تسبحه هذه المخلوقات ، التي أنطق هنا بأغنية تسبيحها لله وهي أيضا لنا "غريغوريوس النيصي يقول : "عندما أري كل حافة صخرية، كل واد ، كل سهل مغطي بالعشب والنبت الجديد .. جمال الأشجار والزنابق عند قدمي ..الروائح الذكية ، والألوان رائعة الجمال ، عندما أتأمل البحر في عمقه .. إلخ . إن من ينظر هذا كله متأملا بمنظاره الروحي ، يشعر كم هو ضئيل - الإنسان في هذا الكون العظيم "

SCHAFF, PHILIP. HISTORY OF THE CHRISTIAN CHURCH VOL, III, PP. 897, 898.

# ب - نيودوسيوس ومجمع القسطنطينية

# المسيحية ، الديانة الوحيدة للإمبراطورية

بوت فالينز في سنة ٣٧٨ م تغيرت الظروف جذريا في الإمبراطورية والكنيسة . وقد جلس إبن أخيه جراتيان على عرش الغرب محل فالنتنيان الذي مات في سنة ٣٧٥ م، وقام جراتيان بتعيين ثيودوسيوس إمبراطورا للشرق وكان جراتيان وثيودوسيوس كلاهما متعاطفين تماما مع مؤيدي نيقية في الكنيسة . و قد قام ثيودوسيوس - إثباتا أنه الأكثر حسما، بنشر مرسوم في سنة . ٣٨ م بموافقة جراتيان ، ثبت بموجبه المسيحية ديناً للإمبراطورية .

# مرسوم .ثيودوسيوس

" نحن الأباطرة نريد أن يتمسك كل رعايانا تمسكا راسخا بالديانة التي علمها القديس

بطرس للرومان ، التي حفظها لنا التقليد بأمانة ، والتي يعترف بها الآن الحبر الأعظم دماسوس أسقف روما ، وبطرس أسقف الأسكندرية ، ورجل القداسة الرسولية . فنحن حسب تأسيس الرسل وتعليم الإنجيل نؤمن بالله الواحد :الآب والإبن والروح القدس وأنهم متساوون في الثالوث الأقدس . ونأمر بأن يدعي المعتنقون لهذا الإيمان "مسيحيين كاثوليك " كما أننا نصم كل منعدمي الشعور أتباع الديانات الأخري بإسم شائن كهراطقة ، وغنع جمعياتهم السرية من إنتحال إسم كنائس . وعلاوة على دينونة العدل الإلهي يجب أن يتوقعوا أشد العقوبات التي تري سلطاتنا فرضها بالحق، تحت إرشاد الحكمة السماوية (. CODEX THEODOSIANIS XVI: 1, 2)

#### قوانين لحماية المسيحية

وبعد ذلك أصدر ثيودوسيوس مجموعة من القوانين وضعت لحماية وتقوية وضع الكنيسة في الإمبراطورية .وهذا الإجراء يضعه "د. ألارد"

D.ALLARD, LE CHRISTIANISME, TIANISME ET L'EMPIRE ROMAIN

264, 263, 264, PP.263, 264 منع ثيودوسيوس إستدعاء الأسقف كشاهد ، ولم يسمح بمحاكمة جنائية ولا عقوبة بدنية أثناء الصوم الكبير ، وأدرج يوم الفصح ويوم الأحد ضمن الأجازات الشعبية العامة وحظر علي اليهود شراء عبيد مسيحيين .ولم يسمح بالألعاب في أيام الآحاد – ولوائح أخري كثيرة مشابهة ... بعد ذلك من سنة ١٣٨١ – ٣٩٤ م صدرت قوانين ضد الهراطقة وهم بالتحديد الأربوسيين ، اليونوميين ، المانويين ، المكدونيين (ضد الروح القدس) ،الأبوليناريين Pneumatomachi , Apollinarians, (ضد الروح القدس) ،الأبوليناريين (Pneumatomachi ), Apollinarians, كما كانت تعرف الكنيسة في الغرب) ، فارضا الحظر علي إجتماعاتهم ،طاردا إلي المنفي أساقفتهم وكهنتهم ، ومصادرا كل الأماكن التي كانوا يقيمون فيها مراسمهم وشعائرهم ، ويصفه هودجكيين HODGKIN كما يلي :

" كان التشريع الذي أصدره ثيودوسيوس ناجعا للغاية في قمع كل التعاليم المناهضة لقانون نيقية وكان للإنتصار المكتسب على هذا النحو ،تأثيره الهائل على مصائر وأقدار الإمبراطورية ، والمسيحية ، وأوروبا الحديثة ". HODGKIN, ITALY AND)

HER INVADERS, VOL. I, 6

# مجمع القسطنطينية المسكوني

ثم دعا ثيودوسيوس إلى عقد مجمع في القسطنطينية في سنة ٣٨١ م وهو ما يعرف الآن بالمجمع المسكوني الثاني بعد نيقية . \* ومن بين القرارات الهامة لهذا المجمع :-

- ١ تقرر أن تعتبر الأربوسية مناقضة للقانون الروماني .
- ٢ أسقف القسطنطينية يلي أسقف روما مرتبة لأن القسطنطينية هي روما الجديدة .
   (هذا القرار ضايق الإسكندريين لأنه وضعهم في المركز الثالث بعد روما والقسطنطينية) .
  - ٣ إدانة مذهب الأبولينارية .
  - ٤ أعلن أن الإيمان النيقوي هو قانون الإمبراطورية .

كانت الإضافة الهامة لقانون إيمان نبقية ، هي أكمل وصف لمكانة الروح القدس:
" هو الرب وواهب الحياة ، وأنه ينبثق من الآب ، وأنه له السجود والتمجيد مع الآب والإبن ، وأنه قد تكلم بالأنبياء " لاحظ أنه في قانون الإيمان المستخدم في الكنائس الغربية تأتي العبارة الموضوع تحتها خط أعلاه ، بهذه الصيغة ، "إنه ينبئق

<sup>&</sup>quot; فيليوك Filio que "

<sup>\*</sup> يحتفل بذكري مجمع القسطنطينية في خدمة القداس القبطي ٨ فبراير.

والإبن " هذه هي صيغة " فيليوك " ( ومعناه والإبن أيضا ) وهي الصيغة التي قدرلها أن تصبح هكذا نقطة جدل ونقاش بين الكنائس الشرقية والغربية إبتداء من القرن الثامن الميلادي .

# قانون ايمان نيقية

يجب ملاحظة أن القانون الذي يسمي الآن قانون القسطنطينية ليس هو القانون بهذه الذي نتج عن ذلك المجمع في سنة ٣٨١ - ٣٨٢ م . فلم يذكر ذلك القانون بهذه الصفة، قبل سنة ١٥٤م في خلقيدون وهو عملياً أقرب ما يكون الي الإعتراف الذي يتلي عند الاعتماد في الكنيسة في أورشليم والذي انتشر إستعماله عامة حوالي سنة . . ٥ م بعد الميلاد بإعتباره القانون النيقوي .

#### Recommended English Readings

- 1 Boer, H.R. -A Short History Of The Early Church, Eerdmans GrandRapids, 1976, P. 118
- 2 Chadwick Henry The Early Church, PP. 145 151.
- 3 Frend, W. H. CThe Early Church, PP. 180 189.
- 4 -Jackson, F.J.F. History Of The Christian Church to A.D. 461,PP. 375 404
- 5 Latourette K.S.A History Of Christianity, PP. 160 164.
- 6 Mcgiffert, A.C.A History Of Christian Thought, VOL, I. PP. 267 275.
- 7 Schaff, PhilipHistory Of The Christian Church, VOL III. PP, 893 922.
- 8 Walker, Williston A History Of The Christian Church, PP.115-119.

# 0 - الكنيسة الهسيحية والإمبراطورية في نماية القرن الرابع الهيلادي

#### قرن حرج للكنيسة

لقد أسفرت الحقبة من قسطنطين حتى ثيودوسيوس عن تغيير جاري للكنيسة السبحية أكثر من أي حقبة أخري . لأنه إذ بينما أقدم الأباطرة على مساعدة الكنيسة ورعايتها وحمايتها والتدخل في شئونها وإستغلالها، إستجابت الكنيسة ، بالتالي لمركزها الجديد وقوتها الجديدة . وقد وصفه فوكس جاكسون Foakas Jackson كما يلي :" إن القرن الذي شهد إنتصار الشهداء ، وإستقرار وتوطيد قانون العالم المسيحي ، وبدايات الرهبنة ، وإكتشاف الأماكن المقدسة في أورشليم ، وسقوط الوثنية، وأول تأسيس للقوة البابوية ، هذا القرن يصعب أن يكون تالياً في الأهمية لأي قرن آخر من الزمان سوي ذلك القرن الذي ظهر فيه مؤسس المسيحية على الأرض ".) THE HISTORY OF THE CHRISTIAN CHURCH FROM THE EARLIEST ( 1833 ) الكنيسة والدولة عندما تواسما معا في العلاقة الجديدة بينهما .

# الفرق بين الشرق والغرب

لقد ظلت كنيسة القرن الرابع تري في نفسها كنيسة وحيدة ضد المنشقين والهراطقة والوثنين ، ومع ذلك فالفروق بين الكنيسة اليونانية الشرقية واللاتينية الغريبة ، أصبحت أوضح وقد كتب هنري مارو Henri Marrou عن هذا المجلد الأول من كتابه THE CHRISTIAN CENTURIES P . 334 " صار نصفا العالم المسيحي أكثر تميزا خلال القرنين الرابع والخامس. فالوحدة الرومانية المميزة للعصور القديمة حل مكانها الإنقسام بين الشرق البيزنطي والعصور اللاتينية الوسطي . فإن اللاهوتيين لم ينهمكوا في واجبات مختلفة وحسب بل الحياة المسيحية كلها أصبحت مختلفة : المؤسسات الكنسية ، خدمة القداس ، قدوة الرهبنة ، مكان المسيحية في الحياة اليومية. ففي كل مجال برزت الفروق ".

#### المسيميون يزدادون عددا

زاد عدد المسيحيين مع إنعدام تهديد الإضطهاد زيادة كبري في كل طبقات المجتمع . فالكثيرون ممن كانوا مقربين إلي المسيحيين مارسوا الآن ديانتهم جهارا . ومع أنه لم يتم في تلك الأيام حصر عدد الأعضاء بدقة الا أنه يمكن تخيل مقدار الزيادة في عدد الأعضاء من الزيادة في عدد القائمين بالأعمال في الكنيسة والموظفين . ففي شمال إيطاليا مثلا كان هناك خمس أو ست أسقفيات في سنة . . ٣ م . صارت خمسين أسقفية مع حلول عام . . ٤ م وفي الغال سنة ٤١٣ م كان عدد الأبرشيات ٢٢ فأصبح في سنة . . ٤ م سبعين أسقفية .

# أ - إدارة الكنيسة

# النظام الإداري للكنيسة

إنتظم البناء الكنسي بطريقة أكثر فاعلية تحت إشراف المطارنة ، والأساقفة ، والكهنة ، والشمامسة ، والقارئين ، والمساعدين .. إلخ . ولا ننسي أن الإمبراطور يوليانوس كان يحسد الكنيسة علي نظامها الإداري .أخذ هذا النظام عمليا عن الإدارة المدنية للإمبراطورية .كان هناك إثنتا عشرة أسقفية .وتنقسم كل أسقفية إلي إيبارشيات وكل إيبارشية الي دوائر .وقد اشتقت كلمة إكليروس Clergry (التي تطلق علي الكهنة) من كلمة يونانية بمعني كاتب أو موظف ، أما كلمة دياكون بمعني شماس أو خادم فمأخوذة من لقب ضابط الجيش المشرف علي فرقة من عشرة جنود . و الكنيسة الرومانية الكاثوليكية تعتبر الكاهن اليوم راعيا لإيبارشية خوري ، وكان في العصور الرومانية موظفا عموميا ويطلق عليه البلاط البابوى للفاتيكان ال "كيوريا THE

CURIA" إسم مأخوذ من الأقسام العشرة للقبائل الثلاث الرومانية القديمة وهلم جراً.

#### القوة المتزايدة للمطارنة ولروما

تعد القوة المتزايدة للأسقفية ، أهم التطورات في هذه الفترة وقد كتب كبريانوس في القرن الثالث ، قائلا " تستقر وحدة الكنيسة في إتفاق رأي الأسقفية الجماعية . كان المطران في القرن الرابع هو الذي يحكم .\* بمعني المدينة الأم ولم يكن مسموحا للأسقف أن يقوم بعمل " غير عادي " بدون موافقة المطران .لقد لاحظنا الميل الي إستثمار الكراسي الرئيسية بسلطة عليا كما في بطريركيات روما والقسطنطينية والإسكندرية وأنطاكية وأورشليم .لقد إتخذ بابا روما لنفسه ضمناً وفعلا السلطة الأخيرة ، مع أن هذا لم يلق دائما الإحترام من كراسي الأسقفيات الأخري .

# العلمانيون والإكليروس في القرن الثاني

"LAITY ""LAIKOS " يجب أن نذكر أيضا كلمة عن الوضع المتغير للعلمانيين "كانت الرابطة فخلال القرنين الأول والثاني عندما كانت الكنيسة صغيرة ومضطهدة ، كانت الرابطة بين العلمانيين والإكليروس قريبة جدا .فكانت كما وصفها ترتليانوس "مجتمع ذو شعور ديني مشترك ، وحدة نظام ورباط رجاء (1: APOLOGY 39) "حيثما إجتمع ثلاثة فهناك كنيسة ولو كانوا علمانيين " De Exhortations Castitatis وكان شعب الكنيسة يجتمع " ليقرأ أسفار الله " ثم يقف كل واحد أمام الباقين بما لديه من معرفة بالكتب المقدسة أو من قلبه شخصيا ليرنم لله " (3, 3; 3, 8)

<sup>\*</sup> كان المطران أسقفا أعلى على عدد من الإبرشيات في مدينة كبري . الكلمة جاءت من اليونانية)

# الإكليروس يتولون أعمال العلمانيين في القرن الثالث

في القرن الثالث ، عندما أخذت العضوية في الزيادة تجمعت السلطة في أيدي الإكليروس . فزادت أنواع وظائف الرتب الصغيرة في الكنائس ، (وكلاء شمامسة ، مساعدون وغيرهم ) فأخذوا أعمالا كانت تؤدي بمعرفة العلمانيين ،أثناء الإضطهادات نال كثيرون من الشهداء العلمانيين التكريم كقديسين ، أما من إمتد بهم العمر بعد الإضطهاد فكرموهم كمعترفين . ونلاحظ أن الإكليروس تحركوا الآن لتقييد هذا الإتجاه العام بإصدار الأمر بأن الشهداء المعتمدين من السلطة الكنسية هم فقط الذين يحتفل بذكراهم .سهرات الأعياد خارج السجون التي وضع فيها المعترفون العلمانيون ، قاومها "كايسليان Caecilian رئيس شمامسة قرطاجنة – بشدة .

#### انفصال العلمانيين عن الأكليروس بعد مرسوم ميلان

بعد مرسوم ميلان في سنة ٣١٣ م وينهاية الإضطهادات إنخفضت فرصة المعاناة من أجل الإيمان بالنسبة للعلمانيين والإكليروس علي السواء .أكد البعض أن هذا الظرف ، مقترنا مع السلطة المتزايدة للإكليروس ، كان سببا رئيسيا في جعل الكثيرين من العلمانيين يبحثون عن الإستشهاد الأبيض بالمعيشة في الأديرة .وكشف الآن الإكليروس بوضوح مركز العلمانيين في الوثيقة المعروفة " بالدساتير الرسولية (٢ : ١٦ ، ٢١ ) على العلماني أن يكرم الراعي الصالح (الأسقف)، ويحترمه كأب وسيد ورئيس ، كرئيس كهنة الله الأعظم وكقدوة في التقوي ..فمن يستمع إلي الأسقف يستمع إلي المسيح". وفي الكثير من الكنائس الجديدة ، أقيم فاصل من الحجارة يين المنبح وباقي الكنيسة والكاهن فقط مسموح له بالدخول إلي المذبح .وكان علي العلمانين أن يجلسوا " بهدوء ولياقة " في أماكنهم .

# قيام العلمانيين بالأسرار المقدسة بشروط معينة

وما الإستثناءات من هذه السياسة سوي تأكيد لمقدار ما حدث من تغيير. ففي حالة الضرورة القصوي إن لم يوجد أحد من الإكليروس ، يمكن لأحد العلمانيين أن يقوم بفريضة العماد.وعندما كان فالينز الإمبراطور الأريوسي يضطهد مستقيمي العقيدة ( الأرثوذوكس) ، صرح باسيليوس أسقف قيصرية للعلمانيين أن يداوموا علي محارسة العشاء الرباني في البيت ويتناولوه معا بأنفسهم . ويبدو أنه كانت هناك مناسبات كان يسمح فيها للعلمانيين أن يقوموا بخدمة الوعظ ، لأن " لبو " بابا روما في نصف القرن الخامس إضطر إلي أن يذكّر الكنيسة بأن هذا أمر محظور .

# العلمانيون ينتخبون الأساقفة

إن أحد الحقوق الهامة المحفوظة للعلمانيين هو حق إنتخاب أساقفتهم . ويقال إن إنتخاب " كاسيليان CAESCILIAN " في قرطاجنة في سنة ٣١٢ م تم بالإقتراع من عامة الشعب كله وإشتملت رسالة مجمع نيقية ( سنة ٣٢٥ م ) علي اشتراط إنتخاب شعب الإسكندرية أساقفة خلفاء لمن ماتوا . وهذا يتوقف طبعا علي تصديق الأسقف القائم بالإدارة أي المطران . في سنة ٣٧٤ م إنتخب أمبروسيوس AMBROSE أسقفا لميلان بأخذ أصوات الشعب كما نقرأ أيضا عن علمانيين كانوا حاضرين في بعض مجامع الكنيسة . مع أنهم ربا لم يكن لهم حق التصويت .

#### شيوخ علمانيون للكنيسة

ورد في كنيسة شمال أفريقيا ذكر SENIORS (شيوخ الشعب) الذين إختيروا عثلين للشعب .كانوا مكلفين بأعمال إدارية وتنظيمية إلى جانب حسابات أموال الكنيسة . ويوجد سجل في الكنيسة الدوناتية عن بعض " الشيوخ" الذين احتفظوا في

أوراقهم بشكوي ضد أسقفهم ويعزو بعض المؤرخين مصدر هذه الوظيفة إلى المجتمعات اليهودية كجماعات " قمران " حيث كانت الإدارة في أيدي ثلاثة كهنة وإثني عشر علمانيا .

#### محامون علمانيون للتعاون مع الأساقفة

كما كان في الكنيسة الأفريقية أيضا "محامون" كان عليهم أن يعملوا بالتعاون مع الأساقفة على منع ظلم الفقراء من الأغنياء. كذلك كانوا كمحامين يدافعون عن الكنيسة في القضايا التي قس مصالح الكنيسة. كما كانت هناك في كنيسة روما وظيفة مشابهة هي وظيفة المدافع أو المحامي وهذا كان يعمل مشرفًا علمانياً علي الثروة الطائلة والعقارات الخاصة بكنيسة القديس بطرس في إيطاليا وصقلية وسردينيا وفي أماكن أخري. وكانت واجباته تشمل الإشراف على المستوطنين مستأجري الأرض، وعلى إدارة إغاثة الفقراء التي قولها المعونات البابوية، كما كان يشغل أيضا وظيفة مستشار في مجالس الأساقفة. وبحلول القرن السادس إضطلع رجال الدين \* بمعظم هذه الوظائف.

#### التقويم المسيحي

تحت حكم ثيودوسيوس صار التقويم الرسمي هو تقويم الكنيسة المسيحية وألغيت الأجازات الوثنية وصار الأحد هو يوم العطلة الرسمي القانوني وأصبح عيد الفصح القيامة من أهم أيام السنة،مسبوقا بأربعين يوما للصوم الكبير.ثم يجري

W.H.C. Frend, The Church of the المادة في هذا القسم مأخوذة من فصل من تأليف \*Roman Empire ( 313 - 600 ), pp. 57 - 58 in the book, The Layman in Christian History, editors Neill and Weber, WCC, Westminster, Philadelphia, 1963.

الإحتفال به لمدة أسبوعين بعد اليوم نفسه.وكانت الكنيسة الشرقية في القرن الرابع تحتفل بميلاد المسيح وعماده (عيد الغطاس الأبيفانيا) معا في يومي ٥ و ٦ يناير (٧ يناير في مصر). ثم إنتقل عيد الغطاس فيما بعد إلى يوم ١٩ يناير كما يحتفل به اليوم.أما الكنيسة الغربية ، من الناحية الأخري فإتخذت عيد الإله الوثني ساتورن (زحل) SATURNALIA ، يوم ٢٥ ديسمبر واحتفلت فيه بعيد المسيح ومن هنا جاء الفرق في التواريخ . (لأجل مقال مفيد عن تاريخ الميلاد ، أنظر (الكنيسة الأولي أنظر (CULLMAN, OSCAR, THE EARLY CHURCH P. 17)

# ب - الأسرار المقدسة وحياة التكريس تطور الأفخارستيا

أصبحت عبادة الكنيسة أكثر تطوراً في هذه الحقبة وإذ كان فكر الناس عن الكنيسة أنها نفسها جسد المسيح السري ، فمت صور خدمة الليتورجية لتعضد هذه الكنيسة أنها نفسها جسد المسيح السري تصان حياته بالمشاركة المستمرة الفكرة " نظروا إلي الكنيسة كمجتمع أفخارستي تصان حياته بالمشاركة المستمرة والأمينة في الجسد والدم السريين الأقدسين للمسيح " CHURCH, ATLANTA 1978 John Knox P.8) بعداً ويغطي أحيانا بستارة أصبحت فيما بعد حجاب الأيقونات في الكنائس الشرقية. وكما وصفه " يوحنا فم الذهب " Chrysostam " مائدة الرب ، مكان الرعب والقشعريرة ، يجب ألا تنظرها الأعين النجسة الشريرة " هذا هو السر الأعظم والقشعريرة ، يجب ألا تنظرها الأعين النجسة الشريرة " هذا هو السر الأعظم والقشعريرة ، يجب ألا تنظرها الأعين النجسة المرزية لحياة الكنيسة .\*

<sup>\*</sup> الكلمة " mass " المستخدمة الآن في الكنيسة الكاثوليكية الغربية بمعني القداس، جاءت من اللاتينية " Ite missa est " ( أنتم معزولون ). هذا ما كان يقوله الكاهن بعد الجزء الأول من العبادة ليخرج كل الأعضاء غير المشتركين في العشاء الرباني أما قداسة سر الأفخارستيا فمحفوظة للمقبولين تماما في جسد المسيح .

للمقبولين تماما في جسد المسيح .

#### المعمودية

وكان ثاني أهم سر مقدس هو بالطبع العماد وكان في العادة يتم للبالغين فقط أي للكبار.ولوأنه أحيانا يقدّم لطفل يترقعون ألا يعيش طويلا. كان الكبار دائما ما يؤجلون العماد حتى اللحظات الأخيرة في حياتهم إعتقادا منهم أنه مع الفرصة المحدودة لإرتكاب العماد حتى اللحظات الأخيرة في حياتهم إعتقادا منهم أنه مع الفرصة المحدودة لإرتكاب الخطية يتأكد الخلاص (مثال ذلك كما نذكر هو قسطنطين).وكان الكهنة يفحصون بعناية فائقة المتقدمين للمعمودية ، ثم يثقفوهم بالمعرفة العقائدية الشاملة . وكانت المراسم تتم عادة في عيد القيامة . وأيضا في عيد الغطاس (الأبيفانيا) وعيد الميلاد. وكان في الكنائس أحواض تعميد كبيرة حيث يدخل فيها طالبوا العماد وليسكب عليهم الماء (لكن لا يتم تغطيسهم بالكامل).ثم يخرجونهم وعسحونهم بالزيت ويلبسونهم أروابا بيضاء حتى يرحب بهم شعب الكنيسة ولكى يشتركوا في سر عشاء الرب .

#### التوبة

كانت التوبة مطلبا آخر له أهمية فكان على أعضاء الكنيسة الذين ارتكبوا أي تعد أو خطية أن يعترفوا بها علانية أمام شعب الكنيسة ويعقب ذلك فرصة طويلة للتوبة تمتد أحيانا لعدة سنوات ، يراقب خلالها التائب عن كثب . فإذا إقتنعت الكنيسة أخيرا بأنه تم توبته ، قبلته ثانية في إحتفال مصالحة مهيب في يوم الخميس من الأسبوع المقدس (السابق لعيد القيامة) .

#### مسحة الأسرار المقدسة وقداسة الكنيسة الحقيقية

في هذه الفترة تم توضيح طبيعة الكنيسة الحقيقية كما تم فهم وإستيعاب الأسرار المقدسة . قال " أوبتاتوس OPTATUS " : في حجته ضد " الدوناتيين "

- ١ تستمد أسرار الكنيسة المقدسة صحتها وصلاحيتها ليس من القائم بها لكن من الله ، فإن الخادم الحقيقي لكل الأسرار المقدسة هو يسوع المسيح ( ولكي يبرهن علي وجهة نظره أعلن إستعداده لقبول السر المقدس علي يد أحد الدوناتيين).
- ٢ تعتمد قداسة الكنيسة ليس على الأخلاق الأدبية لأعضائها بل على هبات
   الله وعطاياه لها : قانون الإيمان ، الأسفار المقدسة ، الأسرار المقدسة ، كرسي البطريرك.
  - ٣ علامات الكنيسة الحقيقية هي أنها جامعة \* وواحدة وبما أن الدوناتيين لم يظهروا De SCHISM, . هذه الصفات ولذلك فإدعاؤهم أنهم هم الكنيسة الحقيقية باطل . DONAT, I, 10, II, 2, VIII, 3 QUOTED BY JAY, THE CHURCH P. 82).

#### حياة التكريس السرية

بتشجيع من الحركة الرهبانية ، ظهر التأكيد علي الحياة التكريسية الخاصة . وقد قيرت ممارسات التقوي والتكريس عند المسيحيين في هذه الفترة ، وتقديم الصدقات وحرمان الإنسان نفسه من مباهج العالم ، بل ويقال إن الناس كانوا يتخلون عن الترف الروماني في أخذ حمام ساخن . ولكي ينعزلوا تماما ، كان الناس في أحيان كثيرة يدخلون الأديرة ويتبعون نفس حياة التقشف كما يحياها الرهبان .

<sup>\*</sup> كلمة كاثوليكية معناها في الأصل شاملة أو جامعة .

#### تكريم القديسين والشهداء

إن ممارسة تكريم القديسين والشهداء أمر إنتشر كثيرا في هذه الفترة . فكان أفراد الشعب يزورون مقابر الشهداء ويقيمون هناك وليمة Refrigerium (حفلة مرطبات لأرواح الموتي) وكان هذا في الواقع تطبيقا لعادة وثنية ، وكثيرا ما انتقدها آباء الكنيسة وأنشأوا بدلا منها الإحتفال بالأفخارستيا في تذكار نياحة القديسين.وكان هذا بالطبع منشأ " أعياد القديسين الكثيرة التي تحتفل بها في الكنائس القبطية والأرثوذوكسية والكاثوليكية إلي يومنا هذا . وقد حاول الناس أن يُدفنوا بالقرب من الشهداء ، لأنه من المنتطر أن يتشفعوا لهم في يوم الدينونة. كما شيدت الكنائس فوق أو بالقرب من مقابر الشهداء . كما كان الناس يبحثون عن رفات الشهداء ، ويجمعونها ويحفظونها مع عظام القديسين وبقايا ملابسهم والمسامير وأجزاء من الصليب. وكانت أجزاء من الرفات تنقل إلي الكنائس التي ليس بها رفات قديسين وشهداء .ولن ينسي أجزاء من الرفات القديس مرقس في القرن التاسع إلي مدينة البندقية ، ثم رجوعها في سنة ١٩٦٨ .يقال إن رفات يوحنا المعمدان قد نقلت من الأراضي المقدسة إلى العاليا ، ثم الى فرنسا ، وأخيرا إلى الإسكندرية .

#### زيارة الأماكن المقدسة

أصبح الحج إلى المواقع المقدسة خصوصا إلى الأرض المقدسة منتشرا جدا. كما كانت مصر أيضا مكانا مألوفا للحج ، ليس فقط إلى مزارات الشهداء ، لكن أيضا للتشاور مع القديسين الأحياء في الصحراء وتلقي البركة منهم. ومع أن القديس أنطونيوس لم يشجع هذه الفكرة ، إلا أن كثيرين من الحجاج زاروه في حياته . ومن بين أشهر الشهداء : القديس مينا في مربوط غرب الإسكندرية . وطبقا للقصة التي تروي

للزائرين اليوم \*.كان مينا جنديا مسيحيا في الجيش الروماني . فلما رفض أن ينكر إيائه أثناء إضطهادات دقلديانوس Diocletean قطعوا رأسه . فوضع أصدقاؤه وأسرته الجسد علي جمل ورحلوا إلي الصحراء لدفنه . فوصل الجمل إلي نقطة معينة ورفض السير أبعد منها ، ولذلك دفنوا القديس هناك . في وقت لاحق حفرت هناك آبار عظيمة أخرجت ماء عذبا . كان الحجاج من أوروبا يزورون الموقع ويأخذون معهم عينات من الماء في أنابيب صغيرة جدا وعليها صورة جملين . وقد تم إكتشاف بعض هذه الأمبولات في أماكن متفرقة بعيدة في السودان وألمانيا وفرنسا . في وقت لاحق بني الإمبراطور أركاديوس Arcadius (سنة ٣٩٥ – ٨ . ٤م)كاتدرائية فوق الموقع ، مازالت أطلالها باقية يشاهدها الزائر و مارمينا "اليوم موقع مألوف يحج إليه المصريون . وهناك دير يتسم بالنشاط حيث أقيمت كاتدرائية حديثة صارت مقر الراحة الأخيرة للبابا كيرلس السادس الذي توفي في مارس سنة ١٩٧١ .

# ج - الأخلاق المسيحية

# المسيحية تهذب الأخلاق في الإمبراطورية

عندما تطلع المؤرخون وراء ممارسات الكنيسة المباشرة ، لاحظوا تأثير الأخلاق المسيحية على المجتمع الأكبر. فلقد أدخلت الكنيسة مفهوم الشخص الفرد كمن لد قيمة خالدة وكموضوع محبة الله الرحيم . كلمات المبشرين المسيحيين ضد الرياضة الدموية في الملاعب وضد التعذيب، والمناداة بالعناية بالفقراء إنما كانت بمثابة الرسائل المسموعة

<sup>\*</sup> رواية أخري عن القديس مينا تختلف بعض الشيء تذكرها " إيريس حبيب المصري، في كتابها \* The Story of the Copts , p . 84 Note also Meinardus ,  $\hbar \iota$  .  $\hbar \iota$  .

في مراكز القوة . بموجب أوامر الإمبراطورأصبحت معارك المصارعين الدموية الميتة محظورة – وصار وأد الأطفال جريمة ، ووصلت المعاملة الإنسانية إلي داخل السجون وصار ترك السجين يموت من الإهمال يعتبر ذنبا، كما أصدر أمر بوجوب إستحمام المسجونين إسبوعيا، بصرف النظر عن جرائمهم .

# العطف المسيحى على المرضى والجياع

فضلا عن ذلك فإن الكنيسة نفسها كانت نشطة في أعمال الرحمة . وقد لاحظنا المشاريع المختلفة لباسيليوس أسقف قيصرية أما كنيسة الإسكندرية فإستخدمت "خمسمائة عمرض " للعناية بالمرضي . وقد أسست سيدة رومانية تدعي فابيولا أول مستشفي في تلك المدينة . ويخبرنا جبروم أن أحد أعضاء مجلس الشيوخ الروماني تأثر بحالة الشعب لدرجة أنه استضاف كل فقراء روما فدعاهم إلي وليمة في كنيسة القديس بطرس حيث ملأوا البازيليكا (الكنيسة) العظيمة ، والمدخل والفناء الخارجي . وواضح أن الطعام كان كافيا . ومع أن الإمبراطورية كانت تعيش آخر سنواتها المخزية، إلا أن ضمير الكنيسة وعطفها ومحبتها إستبقت الإهتمام البسيط برخاء الإنسان . وقد إستمر الكثير من الأعمال البربرية الهمجية القديمة ، لكن الكنيسة كخميرة مصلحة حولت حياة الكثيرين من الأنانية إلى الخدمة .

# د - الكنيسة والبريسكليانيون

The Priscillians

#### تصرف الكنيسة مع البريسكليانيين

يجب أن نعود الآن إلى جوانب معينة من حياة الكنيسة أقل إبهارا .وباديء ذي

بدء نلاحظ الصعوبات المستمرة مع الأربوسيين والدوناتيين .وكانت العقيدة الأربوسية في إنحدار بعد مجمع القسطنطينية (سنة ٣٨١ – ٣٨٢ م) ولو أنها بقيت قوية بين بعض البربر المتنصرين في أوروبا ،أما الدوناتيون فكانوا معزولين إلي حد ما في شمال إفريقيا. وهناك حالة قهر وحشية لفئة منفصلة في أسبانيا معروفة بالبريسكليانيين.كان" برسكليان" سنة . ٣٧ م أسقفا مشرفا علي جماعة داخل الكنيسة ،مارست تدريبات التقشف المتطرف ، وقد أتهموا بالسحر وإعتناق العقيدة المانوية أسقف غير جدير بالمسئولية يدعي إيثاكيوس Ithacius . أخيرا حولت القضية الي السلطة المدنية . ولما كان الإمبراطور مكسيموس الذي جاء إلي الحكم في الغرب حديثا قليل المعرفة ، وأقل إهتماما ، أمر بقطع رأس بريسكليان وستة من أتباعه من بينهم إمرأة . وكانت هذه هي الحالة الأولي لسفك الدم بواسطة حاكم مسيحي، بسبب عقيدة هرطوقية . لكن البريسكليانيين عاشوا وإستمروا ككنيسة منشقة منفصلة عقيدة هرطوقية . لكن البريسكليانيين عاشوا وإستمروا ككنيسة منشقة منفصلة حقيد القرن السادس الميلادي .

# عدم التسامح مع الهراطقة

إستاء آباء الكنيسة عامة من الإجراءات العنيفة المتطرفة التي أتخذت ضد البريسكليانيين و,قد حاول مارتن Martin أسقف تورز Tors إنقاذهم من عقوبة الموت وبينما ندد أمبروسيوس Ambrose أسقف ميلان ، بطبيعة العقوبة، فإنه لم يتعاطف كثيرا معهم .وإتفق آخرون علي أن الهرطقة استحقت القليل من التسامح ،ولا تستحق الإنصاف. لم يوافق ذهبي الغم Chrysostom علي أحكام الموت بل فضل مصادرة كنائس الهراطقة ومنع إجتماعاتهم وقد حبذ جيروم أيضا هذا الرأي ، وعندما تكلم أوغسطينوس عن الدوناتيين قال إنه " عند الفشل في إقناعهم ، فإن الكثرين ينبغي أن يُردوا إلى سيدهم وربهم بقضيب من الألم المؤقت مثل العبيد الأشرار .

#### هـ - الكنيسة واليهود

#### التسامح المبكر مع اليهود

بعد أن أصبحت الإمبراطورية تدين بالمسيحية ، كان هناك تغيير هام في مكانة ومركز اليهود، ففي العالم اليوناني الروماني قبل المسيحية كان هناك تيار ضد السامية. لكن هذا كان بالأكثر تيارا إجتماعيا وثقافيا لأن اليهود أنفسهم إنعزلوا رافضين غثيل الثقافة من حولهم وإستيعابها. لكنهم غتعوا بالعدالة والقوانين التي وفرت لهم الحماية. بل حتي الكنيسة في القرن الثاني كانت تكن لهم الإحترام. وتحدث ترتليانوس عن اليهودية قائلا: " تلك الديانة الأشهر والتي كانت بالتأكيد ديانة شرعية". ( 1: 12: 1 Apologeticum ).

#### قسطنطين يحتقر اليهود

ولكن في القرن الرابع وبتأثير من الحجج اللاهوتية للكنيسة إتخذت معاداة السامية مسلكا أكثر قسوة . وقد انسحبت هذه السمة علي الإمبراطورية ، فقد كتب الإمبراطور قسطنطين هجوما مريرا ضدهم " القوم ...اللاين أفسدوا أرواحهم .. العمبان .. عن إستحقاق .. أكثر الشعوب عداء ، اليهود ...من السخف منهم أن يتباهوا بأننا ، بدون تعليمهم ، غير قادرين علي حفظ هذه الأمور بطريقة صحيحة (أي الفصح / القيامة)بعد جريمة قتل سيدهم ، مجردين من مشاعرهم ..إلخ" (أي الفصح / القيامة)بعد جريمة قتل سيدهم ، مجردين من مشاعرهم ..إلخ" لدي اليهود .. أنه إذا تجاسر أي واحد بعد صدور هذا القانون علي أن يهاجم بالحجارة أو بأي شيء آخر جنوني .. شخصا يهجر طائفتهم المتطرفة الميتة ويحول إنتباهه إلي عبادة الله ، يجب تسليمه فورا إلي آتون النار . ( Codex Theodosianus , 16:8 ) .

# قوانين ثيودوسيوس لصالح اليهود

أصدر ثيودوسيوس في سنة ٣٩٣ م مرسوما منح بموجبه بعض الحقوق المحدودة لليهود ، فقد منحوا حق الإجتماع وحماية أملاكهم وأشخاصهم من معاكسات الدهماء المسيحيين.من الناحية الأخري تم إقصاؤهم من العمل في وظائف البلاط الإمبراطوري. وكان محظورا عليهم بناء مجامع جديدة ، ولو أنه سمح لهم بالإحتفاظ بالمجامع القديمة القائمة كما كان محظورا عليهم الزواج من نساء مسيحيات أو إحتجاز وشراء عبيد مسيحيين .هناك أيضا قوانين منعت اليهود والمسيحيين من مصادقة بعضهم البعض. وكان محظورا على المسيحيين أن يدخلوا أي مجمع يهودي أو يصوموا مع اليهود أو يحتفلوا بأعيادهم.

#### التعصب المسيحي ضد اليهود

 $r_k = r - r - r^{-1}$ 

حدث نزاع هام بين الكنيسة والدولة لما أمر ثيودوسيوس الأسقف أمبروسيوس غاضبا:" لماذا Ambrose أن يعيد بناء مجمع يهودي محترق إذ أجاب أمبروسيوس غاضبا:" لماذا ايها (الإمبراطور) تشجع بناء مكان الكفر " بيت الإلحاد ، مأوي الجنون ،الملعون من الله ذاته ؟ سوف يحسب اليهود هذا اليوم بين أعيادهم الكبري ، ويذكرونه لأعوام قادمة .من واجب الإمبراطور أن يقرر ما إذا كان مع المسيحية أو اليهودية ". Epistle (المهودية المستحية أو اليهودية الأسقف (المهودية عدد كبير من اليهود ، تم نفي الأسقف كيرلس Cyril بسبب فتنة شعبية .كما أن ذهبي الفم لم يدخر كلمة ضدهم لم يقلها "كيرلس أي اليهود من يعبد الله . فإن مجمع اليهودي مسكن للشيطان وعبادة الأوثان. "بلاشك أن الكثير من التصرفات التي تميز العداء الحديث ضد السامية قد إنتقل إلي تقليد أوروبا الغربية عن طريق الكنيسة .

 $(x_1, \dots, x_n) = (x_1, \dots, x_n) = (x_1, \dots, x_n) = (x_1, \dots, x_n)$ 

#### المسيحيون يتبعون العادات اليهودية

من جهة أخري مارس كثير من الناس عادات يهودية لجلب الحظ أوللشفاء أو للنجاح في العمل . فحملوا الأحجبة والتعاويذ ورددوا عبارات محفوظة وحضروا المجامع لحلف اليمين ،وراعوا الأصوام ،واحتفلوا بالأعياد.وكانوا يستدعون أحد الربيين (المعلمين اليهود) ليصلي مباركا حقولهم ويستنجدون بالأطباء اليهود ..إلخ .كل هذا، بلاشك ، كان يجري ، ليس عن إقتناع بأن اليهودية ، كانت الديانة الحقيقية الصحيحة بل بالحري قام المسيحيون – تأثرا بتعدد الأديان لدي الأوثان وبنجاح اليهود – بتقليد الكثير من عاداتهم . واعتقدوا أنه كلما تعدد الآلهة كان ذلك أفضل \*.

# و -- الكنيسة والوثنية

#### جراتيان يرفض الرموز الوثنية

بعد مجمع القسطنطينية وقوانين ثيودوسيوس التي رسخت المسيحية كالديانة الوحيدة للإمبراطورية،سرعان ما أحست الوثنية بثقل التحامل والضغط عليها بل حتي قبل ذلك ، تنازل الإمبراطور جراتيان عن لقب الحبر الأعظم Pontifex Maximus (وهولقب يمنح للإمبراطور كرئيس كهنة الدين الرسمي للدولة). ورفض الرداء الكهنوتي المهدي لد من مجلس الشيوخ الروماني.كما أزال التمثال الوثني ومذبح النصر من قاعة المجلس.

<sup>\*</sup> معظم مادة هذا الفصل عن اليهودية مأخوذة من فصل في كتاب: أثر الكنيسة على الحضارة The Impact of the Church upon its Culture " المسيحية واليهودية في القرنين الرابع والخامس , Chicago, 1968. The Chapter is by Robert L. Wilken, Insignissima Religio, Certe Licita, Christianity and Judaism in the 4th and 5th Centuries, pp. 39 - 66.

#### المسيحيون يتخذون خطوات ضد الوثنية

وقد شعر المسيحيون أنفسهم الآن بالجرأة علي ما اجمة وإقتحام مزارات ومعابد الوثنيين واكتشف ثيوفيلوس أسقف الإسكندرية مخلفان وثنية أثرية عند حفر أساسات كنيسة جديدة .فعرضها في سخرية وإستهزاء في شوارع المدينة وبينما كان مارسيللوس أسقف سوريا يحض شعبه علي هدم معبد وثني ،أمسك به الوثنيون وقتلوه .وقد إشتهر مارتن أسقف تورز Tours بهجومه علي المراكز الوثنية ،وتأسيس كنائس مسيحية جديدة في مكان تلك المراكز الوثنية .كانوا في كل مكان يحطمون تماثيل الآلهة ،ويقطعون الأشجار المقدسة ، ويحرقون المعابد والمقدسات ، ثم يشيدون كنيسة ، ويدشنون مذبحا هناك ويشرعون في تعميد جماهير الشعب ( من كتاب " حياة القديسين يوليوس ويوليانه من أورتا. From the Life of saint Juluis & Juliana of Orta وفي آسيا الصغري كان "جوناس Jonas الراهب نشيطاً بنفس الطريقة ." فما أن يسمع أن شجرة ما أو أي شيء آخر كان موضع عبادة الناس، يذهب مع تلاميذه ويقطعها وبحرقها ، وهكذا أصبح الناس بالتدريج مسيحيين " حياة القديس هيباتيوس من ويحرقها ، وهكذا أصبح الناس بالتدريج مسيحيين " حياة القديس هيباتيوس من لينونباني " (Life of ST . Hypatius of Rufinianae P. 103)

# تحويل المعابد إلى كنائس

تم تحويل العديد من الهياكل الفرعونية في مصر إلى كنائس وما تزال آثار الفن المسيحي قائمة على بعض الأسوار والأعمدة . كما تحول الدهليز الذي يصل إلى بهو الأعمدة في معبد الأقصر إلى كنيسة في القرن الرابع الميلادي .

#### مهاجمة المسيحيين في الإسكندرية للسرابيوم

ومن أبرز الأحداث من هذا النوع ما حدث في الإسكندرية في سنة ٢٩٦ ، حيث جرت معارك ضارية بين الوثنيين والمسيحيين . وقد تحصن الوثنيون في السراييوم،المعبد المقام للإله " سيراييس Serapis " الذي كانوا يعتقدون أنه كان يضبط إرتفاع النيل وإنخفاضه . ولما كان المسيحيون مزودين بمرسوم إمبراطوري ويدعمهم الجيش الروماني ، فلقد إستطاعوا أخيرا أن يحتلوا المعبد العظيم . وأوقفوا أمامهم التمثال الخشبي للإله ، وأمر الأسقف ثيوفيلوس أحد الجنود أن يفصل رأسه . ولما نفذ الأمر إنطلق من جوف التمثال حشد من الفئران.وإكتشفوا في المعبد حيلا مختلفة كان كهنة الأوثان يستخدمونها ليجعلوا الناس يعتقدون أنهم يسمعون صوت الإله .أما التمثال فحطموه تماما وأحرقوه ، وأما الرأس المفصول فحملوه وداروا به حول المدينة . وقد وجد حتي بين المسيحيين من إنزعج خوفا من أن لا يرتفع النيل في تلك السنة .لكن الأسقف ثيوفينوس أجابهم بالقول " أن تبقي مصر بدون ري أفضل من أن يرتفع النيل بالسحر والشعوذة ". والحقيقة أن السجلات تبين أن مقياس إرتفاع النهر في تلك السنة كان أعلي من أي وقت مضي .

# شكوي ليبانوس إلي ثيودوسيوس

لم تكن الرثنية بدون مدافعين . أحد هؤلاء ، ويدعي ليبانوس Libanus كتب إلي ثيودوسيوس في سنة . ٣٩ م يقول : " أنت لم تأمر بغلق المعابد ، لكن الرجال ذوي الثياب السود (الرهبان) ، (يأكلون كالأفيال ويشغلون العبيد بمشروباتهم ) يهاجمون المعابد بالحجارة والفؤوس ، والعتلات ، وحتي بأيديهم وأقدامهم. ثم يدقون السقف ويسوون الحوائط بالأرض . ويحطمون التماثيل ويهدمون المذابح فلابد أن يتعذب كهنة المعبد في صمت أو يموتون . هذه الإنتهاكات تحدث في المدن وأسوأ منها في الريف " .

#### الوثنية تتشبث بالبقاء

بالرغم من كل الخطوات التي أتخذت ضد الوثنية فقد إستمرت تحيا بعدة طرق مختلفة .فالبسطاء في الريف ، حتى بعد ما صاروا سيحيين كانوا مترددين في التخلي عن الآلهة القديمة . كذلك فإن الوثنية احتفظت بضغطة على الأرستقراطيين بالمدينة بسبب إرتباطها بالثقافة الكلاسيكية القديمة التقليدية .

# ز - الثقافة والترف في الكنيسة

#### البابا داماسوس والثقافة المسيحية الجديدة

يكن أن نري في حكم داماسوس بابا روما من سنة ٣٦٦ م إلي سنة ٣٨٤ م الوعد بكنيسة الدولة كما كان يجب أن تكون . فقد فعل الكثير لإقامة جسر فرق الثغرة بين الثقافة الكلاسيكية والمسيحية ، جاذبا الكثيرين من ذوي الثقافة العالية إلى داخل الكنيسة .وقد نجح داماسوس في تقديم المسيحية كالديانة الحقيقية القديم للإمبراطورية. وبرغم توجيه النقد إليه لصلته الحميمة بالعائلات الكبري ، فإنه كان يؤمن أن مستقبل الكنيسة يكمن في إتحادها بالثقافة الإمبراطورية ، وبتشجيع منه أصبح الأغنياء أنصارا للكنيسة. وقد رمم داماسوس مقابر الموتي كأماكن زيارة يحج إليها الناس .كما بني حجرة المعمودية في كنيسة القديس بطرس وأسس إحتفالا سنويا كبيرا لتكريم القديسين بطرس وبولس .إن الكنيسة في عمارتها وآدابها ، وخدمات الليتورجيا المتقنة فيها ، وثباب الإكليروس الفاخرة ، كانت تتحرك بوضوح نحو عظمة وفخامة العصور الوسطي .

#### سيادة بابا روما

كذلك دعم داماسوس مركز البابا بالنسبة للدولة وبقية الكنيسة . فلم يعد البابا مضطرا للمثول أمام المحكمة .وفي سنة ٣٧٨ م عند إنعقاد المجلس الروماني، ثبت داماسوس حق بابا روما في الإستماع إلي إستئناف أي أسقف ضد مطرانه في أي كنيسة. وأمكنه أيضا المطالبة بحق معاونة السلطة المدنية معه في تنفيذ أي حكم بابوي ضد أحد الأساقفة .في مجمع القسطنطينية سنة ٣٨١ – ٣٨٢ م أعلنت الرئاسة العليا لروما فوق جميع الكنائس الأخري ، ولو أن الكنائس الشرقية لم تعترف بها .

# التبذير والترف في الكنيسة

ظهرت حياة التبذير وتعظم المعيشة في الكنيسة ، وكان هذا موضع الإستنكار الشديد.وجيروم الذي كان سكرتيرا لداماسوس أخذ يكتب في وقت لاحق :" الكهنة الذين ينجحون في الوصول إلي بيوت الأرستقراطيين ويخدعون النساء الغريرات. الذين يسعون للرسامة لمجردأن يشاهدوا النساء بحرية أكثر. لا يفكرون في شيء سوي ملابسهم ، يتعظرون ويصقلون أحذيتهم ، يجعدون شعورهم ، وتلمع أصابعهم بالخواتم...إنهم عرسان أكثر منهم إكليروس " .داماسوس نفسه كان معروفا بأنه " الرجل الذي دغدغ آذان السيدات " .

#### رسامة الأثرياء بسهولة

كما لاحظ جيروم السهولة التي يتمكن بها الأغنياء من دخول الخدمة " من كان بالأمس طالبا تحت التمرين ، هو اليوم أسقف . وآخر ينتقل أثناء الليل من مدرج الملهي إلي الكنيسة . وإنسان قضي الليل في السيرك يقف أمام المذبح في صباح اليوم التالي ، وآخر كان من وقت قريب من أنصار المسارح هو الآن مكرًس العذاري في الكنيسة والمهتم برعايتهن".

# نقد الكتَّابِ الوثنيين للمسيحية

أسرع الكتاب الوثنيون في ملاحظة التناقضات في حياة الكنيسة.فقد حاول "أميانوس Ammianus "،المؤرخ الوثني ، أن يكون منصفا مع المسيحية لكنه صُدم لما علم أن ١٣٧ جثة وجدت في كنيسة مسيحية بعد المعركة الإنتخابية بين الشخصين المتنازعين علي البابوية ، داماسوس ويورسينوس . كما كتب أن أساقفة روما : "لا يشكون من متاعب مالية . يغتنون من تقدمات النساء المتزوجات ، يركبون العربات ، ويلبسون أفخر الثياب ، ويتبذخون في الأعياد – ولائمهم أفخم من ولائم الملوك . لكن كانوا يمكنهم أن يصيروا سعداء . . لو أنهم عاشوا مثل أساقفة الأقاليم والريف ، زاهدين الطعام والشراب ، بسطاء الملبس والثياب ، وعيونهم إلي الأرض – معلنين أنفسهم أطهارا ومقدمين الوقار للإله الأبدي ولعباده الصادقين الحقيقيين " .

# نقد غريغوريوس للترف في الكنيسة

من أقوي الإدانات على الأحوال في الكنيسة ، تلك التي قدمها غريفوريوس النازينزي عندما استقال من منصبه كأسقف القسطنطينية : "لم أكن أدري أننا يجب أن نافس القناصل والحكام ، والقادة المشهورين ، أو أن بطوننا كان يجب أن تشتهي طعام الفقراء ، وننفق ضرورياتهم على التنعم ، ونتجشأ فوق المذابح . لم أكن أعلم أنه يلزم أن غنطي الخيول الجميلة ، ونسافر في عربات فاخرة ، بالمواكب أمامنا ، والكل يهتف ويفسح لنا الطريق كما لو كنا حيوانات برية .وإنني لآسف لهذا الحرمان وعلي الأقل لقد انتهت هذه الأمور (بالنسبة لي) . سامحوني على أخطائي واختاروا لكم آخر يرضى الأغلبية ".

# ح - الكنيسة والإمبراطورية

# الإمبراطورية المقدسة والإمبراطور المقدس

يجب أن نختم هذا الفصل الآن ببعض الملاحظات عن تأثير هذه الفترة علي الإمبراطورية . فمنذ نبذ الإمبراطور جراتيان لقب الحبر الأعظم Pontifex Maximus لم يعد أحد يعبد الإمبراطور كما في الأيام القديمة . ومع ذلك كانت المملكة مقدسة من عدة جوانب وبصفة خاصة تحت حكم ثيودوسيوس . فكان الحاكم وقصره مقدسين.وكانت روما تدعي " المدينة المقدسة " ، وكانت الولائم الملوكية تعرف " بأعياد الآلهة " . وكان إمتيازا أن يمس الناس "الثوب الأرجواني المقدس " من أرواب الأباطرة " هائمين بصفائه " كما يقولون .وكان الناس يدعون للسجود أمام الصور الشخصية للأباطرة السابقين في قاعات القصر وكان إهمال " القوانين الإلهية " للإمبراطورية أو عصبانها يعتبر تدنيسا للمقدسات ، ومن يخدع الإمبراطور فقد خدع الله . وكان الوزراء الذين يعينهم الإمبراطور فوق النقد والمساءلة كما كان قبول الوظيفة العامة يعتبر نوعا من الرسامة وكانت الخدمة العامة أمانة مقدسة .

# الإمبراطورية "المسيحية ا

لقد توقع كل الأباطرة " المسيحيين " من قسطنطين ومن بعده أن تؤدي المسيحية نفس المهام والوظائف الإجتماعية الإقتصادية التي كانت تؤديها الوثنية . وقد كان هذا الموقف أكثر وضوحا لدي ثيودوسيوس ، وكما يقول كوكران : " تفصح معتقدات ثيودوسيوس خلطا محيتا في الأفكار " . لأنه لكي نصور الإيمان كمبدأ سياسي ، لم يكن في أكثره تحويلا للمدنية إلي المسيحية بقدر ما كان " تمدينا " للمسيحية . ولم تكن تقديسا وتكريسا لشرائع ودساتير الإنسان لخدمة الله لكن بالأحري ليطابقوا الله مع تأييد دساتير الإنسان . وبسرعة طرحت الإمبراطورية زخارف الدنيا لتتخذ لنفسها

زخارف المسيحية ، لكنها ظلت في أعماقها وثنية بعمق ، وإلى ذلك الحد ، تحولت وخارف المسيحية ، لكنها ظلت في أعماقها وثنية بعمق ، وإلى ذلك الحد ، تحولت فقط إلى "قبر مبيض " .(Cochrane , C. N. Christianity and Classical Culture P. 35) وبالطبع كانت توقعات الكنيسة عكس ذلك قاما وفي النزاع الناشيء أعدت الحلبة لألف سنة من التوتر ، علاوة على ذلك فإنه بوضع هذه المسألة في البؤرة بينهما ، عجلت الكنيسة والدولة معا من سقوط وتدهور العالم القديم .

# أفول نجم الإمبراطورية

بنهاية القرن الرابع كان نجم الإمبراطورية يسير حثيثا نحو الأفول. فمع الغارات المتزايدة من القبائل البربرية القادمة من الشمال ، والإنقسامات السياسية داخل الإمبراطورية ، والفساد الأخلاقي للمجتمع الروماني ، كان الإنهيار النهائي مؤكدا . وقد قدم لنا غريغوريوس النازينزي في خطابه الرابع عشر لمحة عن الترف الفاسد للمجتمع الأرستقراطي " نحن نستريح في أبهة على وسائد فخمة نفيسة فوق أثمن الأغطية التي غالبا ما يخشى المرء لمسها ، ونغتاظ لمجرد سماعنا صوت فقير ينوح . ويجب أن نستنشق رائحة الزهور من حجراتنا ، وأن تفيض موائدنا بأذكى وأثمن الأطياب ، كما ينبغي أن يقف العبيد متأهبين في أحسن زينة... بشعورتتموج كشعور العذاري ، بعضهم لحمل الكؤوس بأطراف أصابعهم متأنقين ثابتين ، وآخرون لدفع الهواء بالمراوح فوق الرؤوس. مائدتنا يجب أن تنثني تحت ثقل الأطباق ، بينما كل عوالم الطبيعة ، الهواء والماء والأرض تسهم إسهاما وفيرا بعطايا ثمينة .. الإنسان الفقير راض بالماء ، أما نحن فنملأ كؤوسنا بالنبيذ حتى الثمالة ، نعم وأكثر من ذلك بلا حدود" . في كتاب من تأليف ميلمان " تاريخ المسيحية القديمة " In Milman's History of Ancient Christianity P . 440) نقراً أن "أذنى الإمبراطور ، كانتا محملتين بأقراط من ذهب ، وأن ذراعيه كانتا مثقلتين بأساور ذهبية، وأن رداءه الأرجواني كان موشى بالأحجار الكريمة ". وعند عودة الإمبراطور إلى القصر بعد جولة

بالعربة حول المدينة "كان يمشي على ذهب ، وكانت مجموعة من الحاضرين تنثر تبر الذهب حتى أنه نادرا ما وطأت قدماه أرضا مكشوفة ".

#### سقوط روما نهائيا

وبنهاية القرن الرابع كانت الجيوش الإمبراطورية تتقهقر علي كل جبهة، أمام الهجمات الشرسة من الوثنيين القوطيين والهونيين . Huns وإذ أحس الجندي الروماني بتدهور حضارته الرومانية لم يعد محاربا لا يهزم . وقد وصف جيروم هذا الموقف سنة ٣٩٦ م وهو حزين ، قائلا : " (16 : 60 Epistle 60) " إن العقل يسرح متأملا خراب وقتنا الحاضر . ففي العشرين سنة السابقة تخضبت الأرض بين القسطنطينية وجبال جوليان العالية ( الألب ) بدماء الرومان حيث نشرت قبائل وحشية لا حصر لها الدمار والموت. وصارت أجساد الأحرار والنبلاء ، والسيدات والعذاري ، جميعا فريسة للشهوة. وأودع الأساقفة في السجون ونهبت الكنائس ، وربطت الخيول عند مذابح المسيح . وقذفت عظام الشهداء خارج الأكفان . . حزن في كل مكان . . عويل في كل مكان ، شبح الموت في كل مكان " ولما إستولي الأربك Alaric القوطي في سنة . ١١ م علي المدينة الموت في كل مكان " ولما المحدود والموت المينة الرسالة ( 4 : 128 and 128 : 127 Epistle 127 : 12 and 128 ) "المدينة التي أسرت العالم كله صارت هي نفسها في الأسر . نور الكون اللامع إنطفأ . الإمبراطورية فقدت رأسها . العالم كله هلك في مدينة واحدة".

#### Recommended English Readings

- 1 Duchesne, Louis The Early History of the Church, vol, 11, pp. 496 526.
- 2 Jackson, F. J. F.A History of hte Christian Church to A.D 461, pp. 404 422, 567 585.
- 3 Leitzmann, Hans A History of the Early Church, vol. 111, 288-328, vol, 1V. 97-123
- 4 Marrou, Henri The Christian Centuries, vol 1, pp. 291 300, 309 328.

# 7. – القبائل البربرية والكنيسة المسيحية

#### القبائل البربرية على حدود الإمبراطورية

سبق أن ذكرنا وجود قبائل بربرية على حدود الإمبراطورية . وقد عرفت عموما بأنها قبائل جرمانية ، لكن القبائل لها أسماء منفردة مثل Franks" الفرنجة" = " Huns الهونن " ، " Lombards = " اللومبارد " ، " Vandals = الفائدال" . إلخ . كانوا يقيمون في منطقة هي اليوم علي إمتداد أوروبا من أسبانيا إلي روسيا . وكانت الجماعة الأكثر إنتشارا في القرن الثاني هي قبيلة القوطيين . وكانوا مقسمين بين القوط الغربيين Visigoths في الغرب ، والقوط الشرقيين Ostrogoths في الشرق وضغطوا على الحدود الشمالية للإمبراطورية على إمتداد ضفاف نهري الدانوب والراين . قيل في وقت ما ، أن أكثر من مائتي ألف جندي من الجيش الروماني تم تعبئتهم للدفاع عن هذه الحدود .

#### علاقات سلمية مع القوطيين

ومع ذلك فقد أتيحت فرص كثيرة للعلاقات السلمية الطيبة مع القوط. فقد سمح لبعض الفرق الأقل ميلا إلي الحرب أن تستقر في نطاق حدود الإمبراطورية. كان في الجيش الروماني جنود قوطيون وصل بعضهم إلى أعلى الرتب العسكرية وقد غزا التجار الرومان المنطقة القوطية. وقد إنجذب الكثير من القوطيين إلى الثقافة الرومانية وإمتصتهم المجتمعات الرومانية.

## التأثير المسيحى على القوطيين

بحلول القرن الثالث كان للمسيحية تأثيرها على القوطيين ولسنا متأكدين كيف حدث هذا . لكن لعله حدث بسهولة عن طريق الجنود والتجار . ويحتمل أن أسري الحرب المسيحيين الذين أصبحوا عبيدا في بيوت القوطيين كانت لهم فرصة التبشير بالإنجيل . وبحلول القرن الرابع صار عدد كبير من القوطيين مسيحيين ، ولو أن

الأغلبية العظمي منهم كانوا أربوسيين . كان هناك أسقف قوطي هو ثيوفيلوس Theophilus

1 ' ' '

# أ - أوليفلاس Ulfilas حياة أوليفلاس المبكرة

أشهر إسم في الكنيسة القوطية هو "أوليفلاس" (معناه "الذئب الصغير") - سنة ٣١١ - ٣٨٣ م. وكان جد أوليفلاس مسيحيا أخذه القوط أسيرا أثناء غارة علي آسيا الصغري ، كما كان أبواه مسيحيًّين ، يتكلمان اللغة القوطية ، لكن أوليفلاس نال قسطا وافرا من التعليم اليوناني . يقول سوزومين Sozomen المؤرخ اليوناني أن أوليفلاس كان في أول الأمر يتبع الإيمان النيقوي لكن لسبب ما صار أريوسيا وأخذ معد الشعب كله .

## إرسالية أولفيلاس إلى القوط

ذهب أولفيلاس وهو شاب مع وقد قوطي إلي القسطنطينية ومكث هناك لمدة تسع سنوات . في سنة ٣٤١ م تم تكريسه أسقفا للقوط شمال الدانوب علي يد يوسابيوس أسقف نيكوميديا (أريوسي) ، ثم رجع للعمل مرسلاً بين مواطنيه في داكيا Dacia ، (رومانيا الحديثة ) في البلقان . وصارت أعداد كبيرة من الناس مسيحيين نتيجة لجهوده . لكنه واجه مقاومة شديدة من بين القوطيين حتي أنه ورفاقه طلبوا السماح لهم ليستقروا بعيدا في موسيا Moesia (بلغاريا الحديثة) حيث استمر يبشر ويخدم إلي أن مات في سنة ٣٨٣ م أثناء رحلة إلى القسطنطينية .

## الكتاب المقدس بلغة القوطيين

إن أعظم مساهمة قام بها أولفيلاس لكنيسة القوطيين هي ترجمته الكتاب

المقدس إلى اللغة القوطية . ولما كان القوطيون قوما بدائيين لم تكن لهم لغة نظامية مكتوبة ، ومن ثم فقد إلتزم أولفيلاس أن يبتكر لهم لغة وذلك بإستخدام الحروف اليونانية ، وبعض الحروف اللاتينية مع بضعة رموز قوطية ويقول المؤرخون أنه حذف أسفار صموئيل والملوك بسبب طبيعتها الحربية القتالية . وقد شعر أولفيلاس أن قومه كانوا رجال حرب بدرجة كافية لا يحتاجون معها إلى تشجيع على القتال من أسفار الكتاب المقدس .ولذلك كان الكتاب المقدس هو أول كتاب قرأه القوطيون بلغتهم وما يزال جزء من هذا الكتاب المقدس باقيا في أوبسالا في السويد Uppsala وكان مكتوبا على رقوق من الجلد بحروف ذهبية وفضية على خلفية أرجوانية .

## ب - سقوط الإمبراطورية أمام القبائل

## الجيوش القوطية تغزو الإمبراطورية الغربية

وفي منتصف القرن الرابع كان الموقف العسكري قد أصبح خطيرا بين القوطيين من والرومان . وكان الهونيون وهم قبيلة آسيوية شرسة متوحشة يهاجمون القوطيين من الشرق والشمال . وكان الضغط شديدا في سنة ٣٧٦ م حتى أن جماعة من ثمانية آلاف قوطي طلبوا من الرومان مكاناً يلوذون به جنوب الدانوب . لكن الرومان بدأوا يفرضون عليهم الضرائب فثار اللاجئون القوطيون فطردهم الجيش الروماني إلي الوراء عبر الدانوب ، ونتيجة لذلك شنت قوات قوطية أكثر عددا هجوما مضاداً . وعند أدريانوبل Adrianople ، في سنة ٣٧٨ م أبيدت الفيالق الرومانية وفقد الإمبراطور فالنز حياته .عندئذ تقدم القوط لغزو المزيد من الأقاليم الرومانية في البلقان ، حتي وصلوا في سنة ١٠٤ م إلي إيطاليا الشمالية . ولم يكن بد من سقوط المدينة الخالدة ، وما سنة . ١٤ م في يد " الأريك Alaric " ووصف جيروم الواقعة بأن " هذه هي نهاية العالم ".

#### سقوط الإمبراطورية الرومانية

وفي القرن الخامس حدث الإنهيار الأخير والتام للغرب الروماني . وكان " الهونيون " هم الأقوي دائما في المناطق التي تعرف الآن ببولاندا ، وألمانيا ، والنمسا، والمجر ،وروسيا .كما سيطر القرطيون الشرقيون علي المنطقة الوسطي (سويسرا ، وإيطاليا ، ويوغسلافيا ) كما تمركز" الفرنجة " في بلاد الغال ( فرنسا ) ، والقوطيون الشرقيون في أسبانيا ، والفائدال في شمال أفريقيا . وظل هناك بعض الأباطرة يحكمون في الغرب ، لكن بالإسم فقط لأنهم كانوا مقبدين بسلطة زعماء القبائل وأخيرا في سنة ٢٧٦ م – قام رجال الجيش – تحت قبادة قوطي يدعي أودوفيكر ملكا . وتعتبر سنة أدوفيكر ملكا . وتعتبر سنة شرق البحر الأبيض المتوسط آمنة إلى حد كبير ، ولأعوام طويلة ظل ملوك قبائل الغرب يقدمون الولاء الإعتباري الأسمى لأباطرة بيزنطة .

#### علاقات طيبة بين الكنيسة والقبائل

وسط كل هذا الإضطراب العسكري والسياسي عاشت الكنيسة وأفلحت .والواقع أن أهمية الكنيسة غت بطريقة تناسبت طرديا مع تدهور أهمية الأباطرة. وظلت روما كمقر للكرسي البابوي ، هي المدينة الخالدة ، وأصبح الكثير من هذه القبائل "البربرية "مسيحية لدرجة أن الكنيسة كانت دائما آمنة في رحابهم . كذلك فإن القادة البرابرة إذ كانوا معجبين بالثقافة الرومانية وراغبين في محاكاتها ، وجدوا الكنيسة مؤسسة متعاونة جدا .

#### الكنيسة تدعى لنفسها القيادة السياسية وتتولاها

علاوة على ذلك فلقد إزدهرت المسيحية في ظل الممالك القبائلية لأن حكام

القبائل كانوا على خلاف الأباطرة الرومان والبيزنطيين - أقل ميلا إلى التدخل في شئون الكنيسة . في الواقع أن العكس قد حدث . وأصبحت الكنيسة هي القوة السياسية المسيطرة في أوروبا . وترأس الأساقفة الكاثوليك المدن التي أقيمت فيها كنائسهم . وكثيرون من الأساقفة القادمين من الطبقة الرومانية الحاكمة القديمة بثقافتها وهيبتها ومكانتها كانوا في واقع الأمر حكاما . وقد ساعد صبغ القبائل بصبغة رومانية على تمهيد الطريق عمليا أمام قيام دولة المدينة كما في أوروبا الحديثة . ونتيجة أخرى لهذا التطور هي زوال الحركة الأربوسية نهائيا تماما . فقد كان الأربوسيون تنقصهم موهبة القيادة والتدريب وتدبير الأمور التي لدي الكاثوليك . ولذلك فإنهم في معظم المراكز المحلية أفسحوا الطريق أمام الكاثوليك وأخيرا خرجوا من مسرح الأحداث .

#### Recommended English Readings

- 1 Bainton, R.H.-The Horizon History of Christianity, Avon, New York, 1964 pp. 128 132.
- 2 Boer, H.R.A Short History of the Early Church, pp. 121-126.
- 3 Bruce, F.F.The Spreading Flame, pp. 321 322., 325 328
- 4 Chadwick, Henry The Early Church, pp. 247 251.
- 5 Foster, John Church History 1, The First Advance, TEF Study Guide No. 5, SPCK, London, 1972, pp. 117 - 126.
- 6 Jackson, F.J.F.- History of the Christian Church to A D 461, pp. 558 561.
- 7 Marrou, Henri The Christian Centuries, vol, 1. pp. 287 289.
- 8 Walker, Williston A History of the Christian Church, pp. 119 223.
- 9 Wand, J.W.C -A History of the Early Church to A.D. 500, pp .179-183.

# ۷ - آباء الكنيسة في القرنين الرابع والخامس

خلال النصف الثاني من القرن الرابع والنصف الأول من القرن الخامس ظهر أربعة من أشهر قادة الكنيسة هم:

أمبروسيوس Ambrose (سنة ٣٩٧ – ٣٩٧ م) ، جيروم Ambrose (سنة ٣٤٧ – ٣٤٠ م) ، وأوغسطينوس ٤١٩م)، ويوحنا ذهبي الفم Chrysastom (سنة ٣٤٤ – ٤٠٠ م) . ولأن كلا منهم قد ساهم أسقف هيبو Augustine of Hippo (سنة ٣٥٤ – ٤٣٠ م) . ولأن كلا منهم قد ساهم شخصيا مساهمة فريدة ، ليس فقط لصالح كنيسته المحلية لكن إيضا لمصلحة الكنيسة بوجه عام ، سوف نتناول كلا منهم بالدراسة علي حدة . وسنذكر أيضا ثلاثة آخرين من آباء الكنيسة الشرقية أقل شهرة .

## أ - أمبروسيوس أسقف ميلانو (سنة ٣٣٩ - ٣٩٧)

#### أسرة أمبروسيوس المسيحية

ولد أمبروسيوس لأسرة مسيحية أرستقراطية ، وكان أبوه حاكما لبلاد الفال Gaul ولد أمبروسيوس في تريف Treves وكانت بلاد الغال تضم وقتئذ ما يعرف الآن بإنجلترا وفرنسا وأسبانيا وأجزاء من ألمانيا. وكانت والدة أمبروسيوس غتلك قصرا في روما وكان البابا يزورهم في المنزل .ويقال أن الطفل أمبروسيوس ، وهو يرقب تقبيل الناس ليد البابا ، كان يمد يده لتقبيلها ويقول " ربما أصبح يوما ما أسقفا " .وكانت الأسرة شديدة الترابط .فقد كان أمبروسيوس ملتصقا جدا بأخيه ساتيروس " Satyrus " وقد درس وبأخته مارسيلينا فسها راهبة عفيفة . وقد درس أمبروسيوس وساتيروس القانون ، ولو أن أمبروسيوس لم يكن راضيا بصفة خاصة عن هذه المهنة .

#### تعيين أمبروسيوس حاكما

تم تعيين ساتيروس حاكما لأحد الأقاليم . وفي أحد الأيام أستدعي أمبروسيوس إلى مكتب الوالى وأخبره بإختياره هو أيضا ليكون حاكما . فلما طلب أمبروسيوس

أن يُعفي من هذه الوظيفة ، قيل له " إذهب ، دبر أمرك ، لا لكي تكون حاكما وقاضيا ، بل أسقفا " ! وقد أقيم على إقليم " إميليا ليجوريا " وعاصمته ميلانو (إيطاليا) .كان لهذا الأمر أهميته الخاصة حيث أن ميلانو وقتئذ فاقت روما في أهميتها في الإمبراطورية الغربية .وهكذا ذهب أمبروسيوس إلى ميلانو ليقضي هناك بقية أيام حياته ، وبالرغم من تردده فقد أثبت أمبروسيوس أنه حاكم مقتدر ، وأضاف فعلاً قوة سياسية وهيبة لهذه المدينة الهامة .

## نزاع حول إختيار أسقف لميلانو

بعد خمس سنوات إنهمكت كنيسة ميلانو في صراع لإنتخاب أسقف لها. وكانت هناك فرق متنافسة تتنازع على المنصب.وقد حضر أمبروسيوس إجتماعا من هذه الإجتماعات ، إذ كان النزاع بدون حسم ، وحاول أن ينصح الشعب بأن يسلكوا ويعملوا بطريقة سلمية .وفي هذه اللحظة بالذات صرخ طفل صغير قائلا " أمبروسيوس هو الأسقف" وعلى الفور رددت الجموع المحتشدة الصرخة ونادوا " أمبروسيوس الأسقف".

## أمبروسيوس يصبح أسقفا لميلانو

هرب أمبروسيوس إلي قصره .إذ لم يكن حتى ذلك الوقت قد اعتمد ، ولو أنه كان يعتبر نفسه مسيحيا .علاوة على ذلك فإن فكرة أن يكون أسقفا كانت بعيدة عن خياله وأفكاره وطموحاته .إلا أن الشعب لاحقه ولم يتركه مستريحا .فوضع أمبروسيوس أمامهم كل أنواع العقبات والإعتراضات .بل وحاول الهروب من المدينة وقبضوا عليه فعلا بصفة مؤقتة .فلما وصلت رسالة بموافقة الإمبراطور فالنتنيان والبابا داماسوس ، على إختيار الشعب ، خضع أمبروسيوس أخيرا لما اعتبره حينئذ إرادة الله نعوه .وخلال الأيام الستة التالية تم تعميده وأقيم حارسا للأبواب ثم ترقى إلى حاجب

ثم قاريء ، ثم طارد للحيوانات والشياطين والأرواح الشريرة من الكنيسة ، ثم مساعد شماس فشماس ثم قسيس وأخيرا عت ترقيته إلى أسقف .

#### أمبروسيوس يعتني بالفقراء ويهتم بهم

قام أمبروسيوس كأسقف بأمور كثيرة جديرة بالإعتبار .فكانت حياته الشخصية في غاية التقشف ، فقد عاش تقريبا عيشة الراهب ، محاكيا تنسكات أخته وطريقتها التقشفية .كما كان دائما شديد الإهتمام بالفقراء .وكانت أول أعماله هو أنه باع الكثير من الفضة الثمينة من الكاتدرائية ليشتري طعاما للفقراء .فانتقده بعض الأربوسيين في المدينة لكنه أجابهم قائلا : " أيهما أكثر قيمة ، أواني الكنيسة أم النفوس الحية ؟" وعندما مات ساتيروس أخوه ، لم يحتفظ أمبروسيوس ومارسيللينا بشيء من ميراث أخيهما الضخم بل إستخدماه لصالح الفقراء والمعوزين في ميلانو .لم يكن أمامه إلا أن يحتقر الأغنياء الذين استغلوا الفقراء :" هؤلاء " الأغنياء " بعد أن علكوا الأرض ، بدوا يائسين من قلك السماء والهواء والبحر ....وكانوا يتباهون بجواهرهم أمام الفقراء ويتاجرون في بؤس وشقاء الإنسان " .

#### دراسات أمبروسيوس

كرس أمبروسيوس الكثير من الوقت للدراسات العلمية ، حيث لم ينل من قبل إلا القليل من التعليم اللاهوتي . كما بدأ يكتب مفضلا أن يكتب بخط يده علي أن يلي على السكرتير .

## أمبروسيوس وجراتيان

كان الأمبروسيوس علاقة خاصة بالأباطرة الثلاثة الذين حكموا البلاد أثناء حياته خياته خياته خياته خياته خياته الثاني ، وثيودوسيوس فقد أعجب به جراتيان كشاب كثيرا

- كما يقال - كما يقال - كما يوجع إليه طلبا للمشورة والنصيحة .فقد كان جراتيان - كما يقال اجنديا ممتازا لكنه كان حاكما ضعيفا ، وكان يعاب عليه بعض عاداته المستهترة إلا أن أمبروسيوس " أحبه وكتب له الرسائل كما احتفظ برسائله وخطاباته ووصفه أنه إنسان (Payne, Robert, The Fathers of the كامل". (آباء الكنيسة الغربية) Western Church P.73)

#### المسيحية ،الديانة الوحيدة للإمبراطورية

لعلنا نذكر أن جراتيان هو الذي أمر بإزالة المذبح الوثني للنصر من مجلس الشيوخ. وهو عمل لم يتقبله أعضاء المجلس بسهولة فقد ظلوا يعتقدون بقيمة الممارسات الوثنية .وقد قدم سيماخوس " Symmachus " وهو خطيب مفوه، إلتماسا خاصا لإعادة التمثال لكن أمبروسيوس وقف يجادله وأجابه علي كل نقطة وبادله حجة بحجة .ولما استأنف سيماخوس طالباً التسامح مع الديانات الأخري ، أصر أمبروسيوس علي أنه لا طاعة ولا وفاء إلا لإله واحد فقط .فاحتج الخطيب بأن التمثال جلب النصر للبلاد ،وأجاب أمبروسيوس بأن النصر سببه قوة المحاربين وليس "أحشاء الحيوانات أو الأصنام العديمة الإحساس ". إدعي سيماخوس أنه لا بد من وجود أكثر من طريق إلي الخق لكن أمبروسيوس قال أن تقدم الإنسانية يعود فقط إلي عناية الله .ونلاحظ الآن الحق لكن أمبروسيوس قال أن تقدم الإنسانية يعود فقط إلي عناية الله .ونلاحظ الآن الكن أمبروسيوس المناح المراطورية ما لم بكل وضوح الموقف الذي كان يتخذه أمبروسيوس . ويصف " كوكران Cochrane الإنطاهاد ذلك قائلا : " من وجهة نظره لم يكن هناك أمل في الخلاص للإمبراطورية ما لم تنفصل عن أخطاء الوثنية واليهودية والهرطقة . وقد أعلن أثناسيوس أن الإضطهاد لتحقيق ملكوت الله " . (Cochrane , Christianity and Classical Antiquity , P . 350)

#### أمبروسيوس يعارض جوستينا

كان أمبروسيوس أب إعتراف لفالنتنيان الثاني الذي خلف جراتيان . كان فالنتنيان

إمبراطورا ضعيفا تسيطر عليه جوستينا Justina أمه ، أرملة فالنتنيان الأول . وكانت جوستينا أيضا أريوسية المذهب ولم تكن تحب أمبروسيوس كما لم يكن هو يحبها . وأقنعت جوستينا ابنها بأن يطلب ترك إحدي كنائس ميلانو خصيصا لإجتماعات الأريوسيين . فأجاب أمبروسيوس على الفور " مثل هذا الطلب يمكن إجابته في حالات الممتلكات الشخصية لكن ليس في حالة عمتلكات الكنيسة .فما يخص الله خارج عن سلطة الإمبراطور " . والواقع أن جوستينا حاولت ترتيب القبض علي أمبروسيوس ،لكنه إلتجأ إلى الكنيسة وتحصن بها ووفر له الشعب الحماية .وبعد مرور سنة جرت محاولة أخري ، لكن لما حدث أن انحاز إليه الجنود المرسلين للقبض عليه تخلت الإمبراطورة وإبنها الإمبراطور عن الفكرة .

# أمبروسيوس يكرم رفات الشهداء

كذلك في هذه المناسبة ، تشجع أمبروسيوس بإكتشاف رفات شهيدين تحت أرضية الكنيسة وكانا من أصحاب الأجسام الضخمة كما كانت الدماء لم تجف عليهما بعد وحدثت معجزة شفاء عندما جاءوا برجل أعمي بالقرب منهما . فقال أمبروسيوس " هؤلاء هم المدافعون الذين أحتاج إليهم .هؤلاء من ينصروننا ونحن نجهل ذلك ". وقد شجع إستخدام الرفات بكل طريقة ممكنة حتى لقد جلب رفات القديسين والشهداء إلى ميلاتو من مواضع أخرى . بل وكان يبحث عنها ، ففي حديقة خارج ميلاتو ، وجد جسد الشهيد نازاريوس Nazarius ودمه لم يجف بعد ، وشعره باق في مكانه .

#### معارضة جمع الرفات والذخائر

تشكك البعض في التأكيد على الشهداء وقواتهم السحرية . وقد استنكر قس يدعي فيجيلاتتيوس Vigilantius حفظ الرفات في علب الحلي الفضية لكي يقبّلها أفراد الشعب ، كما استنكر بناء الكنائس تكريما للشهداء .ودعا ذلك "تصرفات وثنية دخلت الكنيسة تحت ثوب الدين .... وهو عمل الوثنيين ". وفي وقت لاحق ، أدرك

الإمبراطور ثيودوسيوس أن عملية جمع الرفات أصبحت تجارة . بل أن الناس كانوا يسرقون الرفات لبيعها .فأصدر مرسوما يقول " محظور علي أي شخص أن ينقل جسدا مدفونا إلي مكان آخر ، أو يبيع رفات أحد الشهداء . ومحظور علي أي شخص أن يبيعها أو يشتريها " .

## موت فالنتنيان الثاني

وبالرغم من إختلافاته مع جوستينا لم يفقد أمبروسيوس وده نحو إبنها فالنتنيان الثاني (الإبن) .كان فالنتنيان يواجه مشكلة كبري في بلاد الغال مع أحد زعماء البربر. فالتمس المساعدة من أمبروسيوس ، لكن الأسقف كان دائما يرفض مغادرة ميلانو. وتردّد وفي ذلك الوقت قتل فالنتنيان . حتى لو لم يكن في مقدوره إنقاذ حياة الإمبراطور بالفعل ،فلقد شعر أمبروسيوس بتبكيت الضمير لأن هذا هو ثاني الأباطرة الشباب الذين أحبهم أمبروسيوس وقد مات بعيدا عنه .

## أمبروسيوس وأوغسطينوس

حوالي سنة ٣٨٤ م تم تعيين الشاب أوغسطينوس أستاذاً لعلم البيان والبلاغة في ميلانو. وقد حضر أوغسطينوس خدمات الكاتدرائية هناك وتأثر جداً بمواعظ أمبروسيوس. لم يسبق لأوغسطينوس أن سمع تعليم الثالوث مشروحاً وموضحا بمثل هذه الطريقة المقنعة .علاوة على ذلك فقد أحب أوغسطينوس في مواعظ أمبروسيوس تأكيده على " الروح " أكثر من" الحرف" . وبفضل هذا التأثير في نفسه وبفضل وجود أمد " مونيكا Monica " إقتنع أوغسطينوس بقبول المعمودية المسيحية .وفيما بعد كتب أوغسطينوس عن أمبروسيوس " إنني أبجله كأب ، لأنه ولد في المسيح يسوع وبالإنجيل ، وبخدمته نلت غسل التجديد .أمبروسيوس المبارك الذي إختبرت أنا نفسي نعمته ، وثباته ، ونضاله ، ومعاناته من أجل الإيان الكاثوليكي الجامع سواء بالكلام أو الأعمال ،إن كل العالم الروماني ينادي بذلك معي بلا تردد " .

#### أمبروسيوس وثيودوسيوس

إن ثيودوسيوس الذي صار إمبراطورا في القسطنطينية سنة ٣٧٩ م إستمر في الحكم حتى السنتين الأخيرتين من حياة أمبروسيوس . وكانت العلاقة بينهما فوق العادية في منتهي الغرابة ، حيث كان الإمبراطور دائما يستجيب لأوامر الأسقف . ويسجل التاريخ مثلين بارزين عن سلطان الكنيسة فوق الدولة، أو على الأقل قوة شخصية أمبروسيوس فوق شخصية ثيودوسيوس .

## أمبروسيوس يأمر ثيودوسيوس بتغيير أمر أصدره

في وادي الفرات البعيد كانت هناك واقعة تدمير معبد للغنرسيين ومجمع يهودي، وكان الهجوم بتحريض من أحد الأساقفة ، لذلك أمر ثيردوسيوس أن تقوم الكنيسة بإعادة بناء المجمع لليهود . فلما سمع أمبروسيوس عن أمر الإمبراطور كتب إلي الإمبراطور بلهجة قوية : " القصر من إختصاص الإمبراطور، الكنائس من إختصاص الأسقف . ولم يحدث أن عوقبت مثل هذه الهجمات والغارات من قبل .إن إذلال الأسقف أو المجتمع المسيحي يحط من كرامة الكنيسة ....أيهما أهم ، إستعراض التأديب أم قضية الدين ؟ إن التمسك بالقانون المدني يأتي في المرتبة الثانية بعد المصالحة الدينية " . كذلك ألقي أمبروسيوس عظة عن هذا الموضوع في محضر الإمبراطور فأذعن ثيودوسيوس لأمبروسيوس وفي خضوع غير رأيه .

## ثيودوسيوس ومقتل سبعة آلاف في تسالونيكي

تضمنت أشهر واقعة من هذا النوع مقتل مدنيين في تسالونيكي .كان والي الأقاليم قد سجن أحد الأبطال الرياضيين المحبوبين لدي الجمهور ، وذلك السجن بسبب سوء الأخلاق .فلما سمع الشعب أن هذا البطل لن يتمكن من الإشتراك بعد ذلك في المباريات الشعبية قتلوا العديد من الشخصيات العامة الحكومية ، المكروهة .وعندما سمع ثيودوسيوس بذلك أمر بمعاقبة الشعب .فتدخل أمبروسيوس وطلب الرأفة .أما

ثيودوسيوس فبدون الإتصال ثانية بأمبروسيوس، أرسل أوامر سرية بذبح أهالي تسالونيكي .بعد ذلك رق قلبه وأرسل أمرا ثانيا بلغي الأمر الأول ، لكن الوقت كان قد فات .لأن الجنود حاصروا . . . ٧ من أفراد الشعب في " الإستاد " وقتلوهم جميعا بحد السيف .

#### أمبروسيوس يدين ثيودوسيوس

إهتزت الإمبراطورية كلها عند سماع الخبر ، وبالأكثر أمبروسيوس لأن ثيودوسيوس تم الأمر محتالا بطريقة خفية . عندئذ كتب أمبروسيوس واحدة من أروع رسائله :

" إني أنصحك ، أسألك ، أرجوك ، أحذرك ، لأنه يحزنني ألا يسبب لك إهلاك هذا العدد من الأبرياء أي حزن . إني أتعذب عندما أراك ... عاجزاً عن الندم لمقتل هذا العدد الكبير من أبرياء الشعب . الشيطان يحسدك على براعتك – إغلبه ما دامت لديك الوسيلة .."

" بالنسبة لي ، أنا " المديون " لإحسانك في كل شيء ، الممنون كما يجب أن أكون دائما ..لكن عندي كل سبب يجعلني أتوجس شرا. إنني لا أجرؤ علي تقديم الذبيحة (للإفخارستيا) في محضرك وهل يسمح بتقديم القربان ، الذي يعتبر مرفوضا إذا سفك دم إنسان واحد ، بينما دم الكثيرين يسيل علي الأرض ؟ .. أعتقد لا " .

## ثيودوسيوس يجب أن يتوب

" أنا لا أنكر أن لديك غيرة على الإيمان ، وإنك تخاف الله ، لكن فيك بالطبع روح سرعة الإنفعال ، التي عندما تهدأ ، تتحرك بسهولة إلى الرأفة ، لكن الزمام يفلت منك إذا إستشاروك .كان بودي أن أتركك لأفعال قلبك .لكنني لا أقوي على الصمت أو التخفيف من جرمك .فإن مثل هذا المشهد الدامي الذي وقع في تسالونيكي ، لم يسمع به في تاريخ العالم كله .لقد حذرتك ورجوتك لكي لا تفعل ، وقد أدركت بنفسك شناعة الفعل ، فحاولت أن تلغي أمرك . والآن أهيب بك أن تندم

وتتوب. أذكر كيف ندم داود علي جريمته وتاب . فهل تخجل أن تفعل ما فعله داود ؟ يكنك فقط أن تكفر عن خطيتك بالدموع ، بالتوبة . وبتذلل روحك كإنسان وهكذا يجب أن تندم وتتوب . لا ملاك ولا رئيس الملائكة يمكن أن يغفر لك . الله وحده يقدر أن يغفر لك ، وهو يصفح فقط عن التائبين .

" لك حبى ، وودي ، وصلاتي ، فإن صدقتني ، فإفعل ما أخبرك به . وإذا لم تصدقني فسامحنى إذا فضلت الله عليك " . (من رسالة أمبروسيوس رقم ٥١)

(Ambrose, Epistle 51, Quoted by Robert Payne, The Fathers of the Western Church, P. 77-79

#### أمبروسيوس يطرد ثيودوسيوس من الكنيسة

عندما تلقي هذه الرسالة ، تقدم ثيودوسيوس إلي الكاتدرائية ، لكن أمبروسيوس رفض أن يدخله الكنيسة قائلا : "كيف ترفع في الصلاة يديك اللتين ما زالتا تقطران بالدم ؟ أقول لك ، إبتعد " فلما قال ثيودوسيوس " داود أخطأ ، ومع ذلك غفر له "أجاب أمبروسيوس : " نعم أنت قلدت داود في الخطية ،الآن قلد داود في الندم والتوبة ".عندما سأل أحد رجال الحاشية الإمبراطور عن سبب إكتئابه ، قال : "أنت لا تشعر بتعاستي ، كنيسة الله مفتوحة للعبيد والشحاذين و المتسولين أما بالنسبة لي فهي مغلقة ومعها أبواب السماء" .

#### توبة ثيودوسيوس

أصر أمبروسيوس على أن يقضي ثيودوسيوس فترة ثلاثين يوما في تذلل وندم عميق . ثم كان عليه أن يأتي إلى الكاتدرائية بدون الأرواب والشعارات الملوكية الأخري مرتديا فقط المسوح ويسجد أمام المذبح لتلقي المغفرة .نفذ ثيودوسيوس التعليمات وسمح له بالعودة إلى التناول من العشاء الرباني .

#### موت ثيودوسيوس

كانت صداقة أمبروسيوس وثيودوسيوس لصيقة ومتينة وحميمة .فعندما ظفر الإمبراطور بإنتصار معجزي علي البرابرة ، قدم أمبروسيوس "Te Deum" تسبحة شكر خاصة ماسكا بيديه الرسالة المحتوية علي خبر النصر .وقد مات ثيودوسيوس بين ذراعي أمبروسيوس في سنة ٣٩٥ م وقال أمبروسيوس ، " لقد أحببته ، ثيودوسيوس يحيا الآن في النور السماوي ، وبالإبتهاج يختلط مع مجمع القديسين ".في جنازته إرتجل أمبروسيوس كلمة مخاطبا الجنود : " بإيمان ثيودوسيوس كان إنتصاركم . فليكن صدقكم وإيمانكم قوة لأبنائه .وحيث يوجد عدم الإيمان يوجد العمي ،ولكن حيث الأمانة والإخلاص هناك حشد الملاتكة " .

#### موت أمبروسيوس

مات أمبروسيوس بعد ذلك بسنتين . وقد كتب "بولينوس المبروسيوس المشوقون سجل سيرة حباة أمبروسيوس أن أمبروسيوس كان يحيط به أصدقاؤه المتشوقون والمتلهفون علي تدوين كلماته الأخيرة .وقد ظهر لهيب نار صغير فوق رأسه ، ثم اختفي داخل فمه . ومن أقواله الأخيرة ، " لم أعش هكذا بينكم بطريقة تخجلني من إستمرار حياتي . لكن لست أخشي الموت ، لأن إلهنا صالح ". ومات بعد ذلك ببضعة أيام في ليلة عيد القيامة ، ودفن في كاتدرائية ميلانو .ثم نقل جسده في القرن التاسع إلى الكنيسة التي سبق أن اكتشف داخلها رفات الشهيدين .

#### الدولة لا تتدخل في شئون الكنيسة

بلا شك أن أعظم إنجازات أمبروسيوس كانت سياسية أكثر منها لاهوتية .ففي نضاله مع الأباطرة أوضح للمجتمع الإمبراطوري أن المسيحية الأرثوذكسية القويمة الرأي هي وحدها التي يحق لها التمتع بكامل حقوقها المدنية .علاوة على ذلك أغلق كل باب يحاول منه الإمبراطور التدخل في شئون الكنيسة . وعندما حاول الإمبراطور

تعيين أساقفة رد أمبروسيوس عليه قائلا: "نحن طبقا لناموس يسوع المسيح ، ان نستجيب لذلك القانون الذي يجيز مثل هذه القرارات " (Epistle 1: 21) وأيضا: "كما أنه لا يصح أن تنكر الدولة حرية التعبير ، كذلك أيضا يتحتم على الكاهن أن يعبر عما يشعر به ، لأن الكاهن ، بفضل وظيفته المقدسة ، رسول يعلن ملكوت المسيح والحياة الأبدية ( Epistle 1: 40 ) ومن الناحية الأخري - ولكن تأسيساً على نفس المبدأ - عارض أمبروسيوس في أن تقبل الكنيسة هبات عامة ، حيث أن هذا الأمر يجعل الكنيسة معتمدة على الدولة ويحد من حريتها .

#### الكنيسة فوق الدولة

إعتقد أمبروسيوس ،كما رأينا ،أن من حق الكنيسة أن تتدخل في شئون الإمبراطورية .فالكنيسة بإعتبارها تمثل الله (على الأرض) ملتزمة بأن تحكم علي إستقامة أو خطأ أي وضع دنيوي أو أي تصرف للحكومة ، فكانت الكنيسة ضميرا للدولة، ولهذا المدي كانت أعلى من حكامها ." إن الإلتزام بالخدمة المسيحية هو إلتزام علي الحاكم كما هو إلتزام علي الرعايا .لأن الإمبراطور ،مثله مثل أحقر فرد من أفراد الشعب ،هو أحد أبناء الكنيسة ". لا تمجد نفسك ،إذا أردت أن تحتفظ بسلطتك،عليك أن تخضع ذاتك لله . (Epistle 1, 20, 19)

#### مؤلفات أمبروسيوس

كان لمواعظ أمبروسيوس ورسائله التي تعالج مثل هذه الموضوعات أعظم التأثير على مستقبل الكنيسة الغربية .كما أن حملاته البليغة على الأغنياء من أجل الفقراء تضعه في مصاف أعظم المفكرين الإجتماعيين .ولم يستطع أن يفهم لماذا لا يحول الأغنياء ثرواتهم إلى الفقراء كما سبق أن فعل هو ا وكان تناوله للأسفار المقدسة غير مدرك وشديد الشبه بمحاولة أوريجانوس .كان يلتزم أن يُفسر الكتاب المقدس علي خمس مستويات : التفسير الحرفي ، والأدبي ، والمعنوي، والمجازي ، والسري ، والتطبيقي الروحاني . وكان مثل الكابادوكيين عميق الإعجاب بجمال الطبيعة ، مدركا

صنعة يد الله في الزهور والبحور والحيوان وجسم الإنسان .وقد إشتهر أمبروسيوس بالترانيم التي وضعها ،منها إثنتا عشرة ترنيمة معروفة وأربع ترانيم مستخدمة في الوقت الحاضر .

# أمبروسيوس يحول الكنيسة إلي اللاتينية كما فعل داماسوس

يمكن أن نقارن إمبروسيوس مع البابا داماسوس الذي أدخل التعليم والثقافة إلى الكنيسة .وقد مزج أسقف ميلانو آداب شيشرون الكاتب الروماني بتعليم الكنيسة وحول الكتابات الأساسية للكنيسة إلى اللاتينية مميزا إياها عن ثقافة البيزنطيين البونانية .كما ترجم لاهوت الأسرار المقدسة إلى اللاتينية ، وبذل جهدا كبيرا في ترجمة خدمة القداس . وانعكس هذا الإتجاه أيضا على فن عمارة الكنائس ، وكذلك على ملابس الكهنوت الرسمية .ومثل داماسوس إتخذ خطوات رئيسية كبري في بدء تطوير الكنيسة الغربية الكاثوليكية للألف سنة التالية .

#### Recommended English Readings

- 1 Boer, Harry A Short istory of the Early Church, pp. 148 150.
- 2 Bruce, F.F.-The Spreading Flame, pp. 330 332
- 3 Duchesne, Louis -The Early History of the Church, vol. 11, p. 369, 435 441.
- 4 Frend, W.H.C.The Early Church, pp. 190 199
- 5 Jackson, F.J.F -History of the Christian Church to AD 461, pp. 413 433.
- 6 Payne, Robert The Fathers of the Western Church, Viking, NYC, 1951, pp. 60 86
- 7 Schaff, Philip-History of the Christian Church, vol. 111, pp. 961 967.
- 8 Walker, Williston A History of the Christian Church, pp. 128 129.
- 9 Wand, J.W.C.-A History of the Early Church to AD 500, pp. 203 204.

## ب - جیروم (۲۶۲ م - ۱۹۹ م) Jerome

#### حياته المبكرة

ولد سابيوس سيفرونيوس إيرونيموس جيروم- mus Jerome في بلدة إسترودن بإقليم دلماطيا (حاليا يوغوسلافيا) .ميلاده غير مؤكد وحسب مصادر مختلفة يقع بين ٣٣١م / ٣٤٢ م . وكان أبوه ثريا يملك الأرض والعبيد. وكانت أسرته مسيحية . وما نعرفه عن طفولته قليل فقد أرسل إلي روما والعبيد العلوم التقليدية الكلاسيكية ( اليونانية والرومانية ) . وأصبح مغرما بالكتّاب اللاتينيين مثل " فرجيل "، و "شيشرون " . كان يذهب إلي دور المحاكم ويستمع للخطباء الموهوبين . لكنه إنزعج كثيرا في حياته الخاصة وانتابه الشعور العميق بالذنب بسبب رغباته الجنسية فعندما إعتمد صديقه "روفينوس" إعتقد جيروم أنه لا يستحق هذا الشرف ، ولما دخل صديق آخر الدير حسده جيروم لكن أحس أنه لا يكن أن ينهج نفس منهجه .

## جيروم يختار حياة الرهبنة

ثم بدأ يسافر مع فريق من الأصدقاء يزورون مختلف الأديرة في آسيا الصغري وتفرق الأصدقاء في أنطاكية ، حينئذ وهناك اختار جيروم حياة الرهبنة لنفسه .فانضم إلي مجموعة من النساك علي طرف الصحراء في " خلقيس Chalcis في سوريه وكان ذلك في نحو عام ٣٧٣ م وهناك قضي خمس سنوات يعيش في صومعة جرداء مرتديا أسمالاً من الخيش ويقتات علي جرعة ماء وكسرة خبز وإدام نييء . كتب لأصدقائه يشرح إختباراته التي تشبه إختبارات القديس أنطونيوس (أنظر المجلد الثاني صفحة يشرح إختباراته التي تشبه إغيش في الصحراء... تلسعني الشمس المحرقة .كم من مرة لما كنت أعيش في الصحراء.... تلسعني الشمس المحرقة .كم من

مرة تخيلت نفسي وسط ملاهي روما وملذاتها ١...كان وجهي شاحباً وجسمي يرتعش بفعل الصيام .ومع ذلك يحترق فكري بالرغبة الجنسية وظل لهيب الشهوة مستعرا أمامي بينما كان جسدي مثل جسد الأموات ... أذا ما أكثر ما صرخت بأعلي صوتي طول الليل حتى مطلع النهار ولم أتوقف عن أن قرع على صدري إلي أن عاد إلى الهدوء بتوبيخ الرب لي 7: Epistle XX 11:7

#### إرتياحه لحياة الرهبنة

لكنه اغتني جدا بالخبرات ، فكتب لأحد أصدقائه يحثه على الإنضمام إليه" هل تخشي الصحراء في إتساعها الأبدي الرهيب ؟ " أقول :" إن روحك نزهة لطيفة داخل الفردوس .هل تفزع من خشونة جلدك وقذارة أطرافك ؟ أقول إن من اغتسل في المسيح لا يعوزه الإغتسال مرة أخري .عند تجوالي في الصحراء بعد سكب الدموع غزيرة ، والتأمل الطويل في السماء أحسست كأنني في محضر الملائكة (EpistleXV:10)

## إنقطاعه عن الكتّاب الوثنيين

وفي الصحراء إجتاز جيروم واحدا من أهم إختباراته .فقد رأي في حلم " رفعت أمام كرسي الدينونة . والله هو القاضي " وكان النور مبهرا حتى لم أجرؤ على النظر "

- أنا مسيحي

- " أنت تكذب . أنت لست تلميذ المسيح .بل أنت تلميذ شيشرون . فحيث يكون كنزك هناك يكون قلبك أيضا " . حينئذ صدر الأمر بجلدي . هل كان مجرد حلم ؟ أقسم إنني وجدت على كتفي خطوطا زرقاء وسوداء .بعد هذا الحلم قرأت كتاب الله بحماس أعظم من كل كتب البشر. " 30: 11 Epistle XX 11 عكس هذا الحلم الرأي العام لدي الآباء الأولين أن الكتابات الوثنية والأسفار المقدسة لا تتفق معاً .لكننا

نلاحظ أن جيروم لم يحافظ على عهده ونذره . ففي وقت لاحق من حياته عاد إلى الآداب اللاتينية كما فعل أمبروسيوس وداماسوس وأوغسطينوس .

# جيروم كاهنا- إستمراره في الدراسة - إختياره سكرتيراً للبابا

في ٣٩٧ م ترك جيروم عزلته في الصحراء وشق طريقه إلى أنطاكية حيث استمع إلى محاضرات " أبوليناريس " . وفي أنطاكية أقيم كاهنا بدون مسئولية رعوية .ومن أنطاكية سافر إلى القسطنطينية وتأدب ودرس على يد غريغوريوس النازينزي . على مدي هذه الفترة واصل الدراسة والتثقف . فتعلم العبرية وترجم إلى اللاتينية مواعظ أوريجانوس ومقالاته عن إرميا . وقد سمع داماسوس الذي صار أسقفا في وقت قريب عن جيروم ودعاه إلى روما ليصير أمينا وسكرتيرا للحبر الأعظم .

## إنتقاد جيروم لأرستقراطية روما

بسرعة تقبل المجتمع الروماني شخصية جيروم . فقد كانت رسائله من الصحراء معروفة . وكانت سيدات المجتمع الأرستقراطي متلهفات علي إستضافته . لكنه لم يهتم بأن يكون رجل مجتمع وكتب نقدا قاسيا عن النساء المدللات ورجال الإكليروس المتدهورين الذين يتملقونهن . ودعاهم الفاسدين عديمي الأخلاق الذين يعيشون عالة ، الواحد علي الآخر تحت ستار كاذب من التقوي . كما كتب عن النساء المتظاهرات بالتدين :" يدعين أنفسهن راهبات وبعد وجبة دسمة من سبعة أطباق يحلمن بالرسل ". أخريات أقمن عرضا فخما بإسم العمل الخيري فوزعن الدراهم (الملاليم) علي الجياع من فوق مركباتهن الذهبية ومع ذلك زجرن وطردن أي شخص شديد اللهفة والإلحاح . إن لدينا حوائط ذهبية مصقولة وأعمدة مطلية ناعمة ، ولكن حينما نترك فقراءنا

يموتون، فإن المسيح أيضا يموت عربانا وجوعانا أمام أبوابنا ".

## جيروم يهاجم كل العلاقات الجنسية

من بين كل ضعفات الجسد ، كان جيروم يمت " الغريزة الجنسي"ة أكثر من أي شيء على الإطلاق وكانت المرأة الصالحة الوحيدة لديه هي من كانت عذراء . لذلك كان يهاجم بشدة سيدات روما اللاتي كن يجملن أجسادهن ، ويجعدن شعورهن، ويضعن أحمر الشفاه ، إلخ ، لإجتذاب الرجال . وقد أبغض الزواج قائلا : "الزواج يصلح فقط لأولئك الذين بسبب أهوال الليل لا يستطيعون النوم منفردين " . " أيضا النساء يكبرن سريعا ويسرعن إلي الشيخوخة ، خاصة عندما يكون بجانبهن رجل " .السبب الوحيد الذي من أجله امتدح الزواج ، هو أن يثمر الزواج عن المزيد من العذاري اللاتي يصبحن راهبات . وقد كتب لأم أرادت إبنتها أن تنتذر للرهبنة ، " لماذا ياأماه ، تحقدين علي إبنتك ا؟ لقد رضعت من لبنك وخرجت من أحشائك وغت وترعرعت بين ذراعيك ، وبتقواك المثابرة حفظت سالمة . ولذلك أنت ساخطة لأنها رفضت الزواج من جندي ، لكنها سوف تتزوج الملك (المسيح) بدلا منه ؟ لقد قدمت لك نعمة عظمي ، إذ تصبحين أما – لعروس الله" ( . Epistle XXII 20 )

## جيروم والسيدة يولا

وكانت أقرب الشخصيات إلى جبروم هن النساء من أهل بيت أرملة واسعة Julia and Eustochium مع إبنتيها جوليا ويوستوخيوم Paula " بولا Paula مع إبنتيها جوليا ويوستوخيوم والخريات كثيرات . هؤلاء جميعا نذرن أنفسهن راهبات ، وبإقناع من جيروم . فقد كتب إليهن رسائل عديدة ممتدحا حياة التقشف ، قال فيها " العذاري هن الصحراء المزدانة بالزهور " .

## جيروم ينتقل إلى بيت لحم

ني عام ٣٨٤ م مات داماسوس . وتوقع جيروم أن يختاروه خليفة له . لكن بسبب نقده المرير للإكليروس إلى حد إنتقاده لداماسوس نفسه كان له بضعة أصدقاء والكثير من الأعداء في البلاط البابوي .كما أشيعت شائعات شريرة عن علاقاته بالنساء .وقال بعض الناس أن أحكامه التقشفية تسببت في موت إحداهن .فهرب من روما ولحقت به بولا ومن معها من العذاري إلي أنطاكية ، وتوقفوا في أورشليم ثم توجهوا إلى مصر حيث قاموا بزيارة الأديرة المشهورة في وادي النطرون .وانتهز جيروم الفرصة ليتعلم تحت قدمي ديديوس الضرير Blind Didymus الذي كان علي رأس مدرسة الإسكندرية الجدلية الشهيرة بأسلوب الحوار في التعليم . ومن هناك رجعوا إلى فلسطين واستقروا في بيت لحم حيث قضي جيروم هناك بقية أيام حياته .

## حياة الرهبنة في بيت لحم

في بيت لحم تم بناء دير بالقرب من مغارة الميلاد ، وبيت ضيافة للحجاج وذلك بأموال " بولا ". وعاشت النساء القديسات عيشة متضعة وكرسن ثروتهن للفقراء لمثل هذه المشروعات .وكتب جيروم عن سعادته هناك " كل شيء في بيت المسيح هذا بسيط ، وليس هناك سوي الترنم بالمزامير أو الصمت . فالحراث ينشد التسابيح وهو يحرث الأرض كما يتغني الكرام بأغاني داود - وهو يهذب الأغصان.وهذه هي الأغاني الوحيدة التي ترنم هنا . وهي ترانيم الحب المألوفة لدينا كXX (Epistle L XXV) الأغاني الوحيدة التي ترنم هنا . وهي ترانيم الحب المألوفة الدينا ورأيت إبنة الأغاني الوديدة التي تومعوم عن " يوستوخيوم " لإحدي قريباتها يقول : " أتمني لو رأيت إبنة أخيك الآن . إنها تحفظ أجزاء كبيرة من الكتاب المقدس عن ظهر قلب. ومتعتها الصلاة. وتدرب رفيقاتها كجوقة ترنيم للمسيح.لقد كانت تأنف أن تسير في الشوارع الموحلة ، وكان لها خدم يحملونها، وجاءت بالخدم يحملونها .أما الآن فبيدها تشذّب

شريط المصباح ، وتكنس الأرض، وترتب الموائد ، وتجري هنا وهناك في خدمة الآخرين ... لو أن يوسف ومريم أتيا الآن إلي بيت لحم لوجدا المأوي ولقيا الترحاب ( Ep.54 )

## الحجاج إلى بيت لحم

كقرية يحج إليها الناس كانت بيت لحم مكانا مشهورا جدا . وهناك عدة حكايات رواها جيروم عن القادمين والراحلين .كان بعضهم أصدقاء مثل "فيجلانتيوس Vigilantius " لكنه طرد لأنه شرب الخمر في لحظة ضعف ، وهناك "سابنيانوس Sabinianus" الذي كسب ثقة جيروم ثم خان هذه الثقة عندما غرر بإحدي العذاري . لما ضغطت جحافل البربر علي شمال الإمبراطورية ، صلّي جيروم أن يعتنق الكثيرون منهم المسيحية ، الأمر الذي تحقق مع الكثيرين بالفعل إلا أن الحروب أرغمت المزيد من الناس علي الهروب نحو الجنوب. وقد تذمر جيروم من هذا في إحدي رسائله: " شمال إفريقيا ومصر والشرق وببت لحم نفسها إزدحمت باللآجئين المعدمين .. وقد إضطررت إلي الكف عن كتابة تفسير سفر حزقبال بل وتقريبا عن كل الدراسات . إن جموع المشردين بلا مأوي جعلني أرغب في تحويل كلمات " الكتاب المقدس " إلي أعمال ، لبس الكلام عن أمور مقدسة بل تنفيذها بالفعل (من مقدمة تفسيره لسفر حزقبال)

## موت پولا

في عام ٤.٤ م ماتت بولا . لقد أحبها جيروم وتعلق بها كما لم يتعلق بإمرأة أخري . وإمتلأ حزنا ، وناح عليها حتى يوم مماته عام . ٤٢ م . وقد تم تنظيم جنازة مهيبة لها . وقد وقفت جوقة العذاري المرغات حول الكفن لمدة ثلاثة أيام ينشدن الترانيم باليونانية واللاتينية والسريانية .كما نقش جيروم بنفسه على حائط قبرها آبات المديح في فضائلها وأفضالها وأصلها النبيل .ثم كتب فيما بعد إلى "

يوستوخيوم "لم تترك لك أمك فلسا واحدا .بل فقط الديون وجموع المعوزين من الصبيان والبنات لتستمري في معونتهم . أيتها الإبنة يوستوخيوم ، لقد تسلمت ميراثا جليلا .( Epistle 108 )

#### جيروم يناضل الآخرين

تحدثنا عن الإنتاج الأدبي العظيم لجيروم .لقد كان بحق أديب عصره وعالم علماء زمانه . فبالإضافة إلى طوفان الرسائل (مجموع صفحاتها ألف وسبعمائة صفحة) ترك كتبا في التفسير والتاريخ وفي الإرشاد والتوجيه وفي قواعد اللغة ... إلخ . ومن اشهر كتبه كتاب De Viris Illustribus (عن مشاهير الرجال) الذي وصف فيه حياة أشهر رجال الكنيسة بداية بالرسول بطرس ونهاية بنفسه .كان جيروم مجادلاً عظيماً. وقد تنازع مع "روفينوس" بشأن أوريجانوس فخسر بذلك صديق عمره .كما أجاب بعبارات قوية شرسة على النقد الذي وجهه فيرجيلانتيوس وجوفينيان إلى الرهبنة وحياة التقشف قال: " إتركوا فيرجيلانيتوس " ينام ، وفيما هو نائم تأتي الملائكة التي حلقت فوق مصر، لتهلكه مع المصريين ." وقد اختلف جيروم مع أوغسطينوس على تفسير غلاطية (ص ٢) مصرا على أن بطرس فقط تظاهر بتأييد الفرائض الموسوية حتى أمكن لبولس أن يثبت أنه على خطأ. لما جاء بيلاجيوس (غريم أوغسطينوس) إلى فلسطين هاجمه جيروم بمرارة وحاول أن يعلن أنه هرطوقي . والواقع أن بيلاجيوس هاجم جيروم في بيت لحم ، لكن شعب المدينة دافع عند . كانت لديد فكرة سيئة عن أمبروسيوس ودعاه غرابا.لم يكن يحجم عن استخدام أقسي عبارة في قاموس اللغة ضد معارضيه . وفيما يلي فقرة من رسالة عن الذين يسيئون تفسير الأسفار المقدسة ." ما أغبي هؤلاء الناس . كل واحد يظن أنه بإمكانه تفسير الكتاب المقدس ..العجائز يثرثرون ،الشيوخ يهيمون في التخريف، السفسطائيون ببطونهم المنفوخة وروائحهم الكريهة كل هؤلاء يعتبرون أنفسهم أساتذة في التفسير.إنهم يمزقون الأسفار المقدسة..بوقاحة ينقلون للآخرين كلاما ، هم أنفسهم لا يفهمونه ..إنهم لم يكلفوا أنفسهم حتى عناء الكشف عما يعنيه الأنبياء والرسل ، لكنهم بتعسف يرتبون الفقرات و الآيات الكتابية ويوفقونها معا لكي تلائم المعنى الذي يقصدونه هم " .

## جيروم ليس عالما لاهوتيا

لم يكن جيروم لاهوتيا مع أنه كتب في بعض الأحيان في مواضيع لاهوتية. في بدء حياته العملية ، حاول الميليتيون أن يجعلوه يحدد رأيه في مسألة "الجوهر"Ousis" في الثالوث ، لكنه رفض المناقشة .وفي مسار حياته غير رأيه في أوريجانوس ، مع أنه كان مخلصاً لقديس الإسكندرية .

## جيروم يتحدث عن نشأة الأسقفية

إن موقف جيروم من الأسقفية يستحق النظر " فهو يري أنه في الأزمنة المبكرة الأولى ، كان يقوم بالإشراف على الكنائس مجموعة من القسس ثم تطور الأمر إلي أن يوكل القسوس عملية الإشراف إلى واحد منهم ، هو الذي أصبح يعرف بعدئذ بالأسقف The Church, Its changing image through twenty centuries, John Knox, Atlant a ( 1977, p. 93 ) وقد كتب جيروم نفسه في تفسير الرسالة إلى تيطس ما يلي ) ( 1977 ) وقد كتب جيروم نفسه في تفسير الرسالة إلى تيطس ما يلي ) الأسقف، وقبل أن يدخل الطموح إلى الدين بتحريض من الشيطان وقبل أن يبدأ الناس في القول " أنا لبولس ، وأنا لأبلوس وأنا لصفا ( ١ كو ١٠٢١ ) كان حكم الكنيسة في القول " أنا لبولس ، وأنا لأبلوس وأنا لصفا ( ١ كو ١٠٢١ ) كان حكم الكنيسة يتم من خلال جماعة أو مجمع القسس العاملين معا . لكن بعد أن بدأ كل منهم يعتقد أن من عمدهم هم خاصته ، لا خاصة المسيح ، صدر القرار بالإجماع بإختيار أحد القسس ليرأس الآخرين .

## جيروم يؤيد سيادة ورئاسة البابوية في روما

في نفس الوقت لم يترك جيروم أدني شك في إعتقاده الراسخ في سيادة بابا روما "حيث أني لا أتبع قائدا إلا المسيح " فإني أضم نفسي مشتركا مع غبطتكم (داماسوس ) أي مع كرسي أسقفية بطرس . أعلم أن الكنيسة بنيت علي تلك الصخرة. وكل من يأكل من الحمل خارج هذا البيت ( مز ١٢ : ٢٦ ) فهو نجس . وكل من ليس في فلك نوح فهو هالك عندما يسود الطوفان " . From Epistle xx , . " وكل من ليس في فلك نوح فهو هالك عندما يسود الطوفان " . adressed to Pope Damasus )

## جيروم يترجم الفولجاتا

أن الإنجاز الذي من أجله يذكر جيروم دائما ، خصوصا في الكنيسة الغربية، هو ترجمته الكتاب المقدس إلى اللغة اللاتينية وهي الترجمة المعروفة بالفولجاتا \*. والتي ما تزال إلى يومنا هذا ، النص الرسمي لكنيسة روما الكاثوليكية .وقد كانت هذه الترجمة حتى عصر الإصلاح هي النص الوحيد للكتاب المقدس لدي الكنيسة الغربية . بل وحتي ترجمة لوثر للكتاب المقدس بالألمانية ، في القرن ١٦ ، وترجمة الملك جيمس إلي الإنجليزية في القرن ١٧ كلاهما تعكس بعض إستخدامات الفولجاتا \* والإفادة منهاو هناك نحو ثلاثمائة وخمسين كلمة لاهوتية وكتابية مستخدمه حتى اليوم - كان جيروم قد صاغها في أثناء قيامه بالترجمة .

<sup>&</sup>quot; كلمة " فرلجاتا " في اللاتينية تعني لغة عامة الشعب.

<sup>\*\*</sup> الترجمات العربية للكتاب المقدس ، المستخدمة حالياً في الكنائس القبطية الكاثوليكية والرومانية الكاثوليكية على الفولجاتا .

#### جيروم يترجم من العبرية

كان جيروم مؤهلا تأهيلا عاليا جعله جديرا بهذه المهمة حيث أنه قد تعلم اللغة العبرية أثناء وجوده في الصحراء السورية . والقليلون جدا من العلماء المسيحيين في عصره من الملمين باليونانية واللاتينية ، إهتموا بدراسة اللغة العبرية . وقد حث البابا داماسوس جيروم كي يضطلع بهذا المشروع ، لكنه حقيقة لم يبدأ العمل جديا إلا بعد إستقراره في بيت لحم . وهذا أيضا مكنه من الإتصال بعلماء اليهود القاطنين في المنطقة. وكان هناك في ذلك الوقت نص لاتيني للعهد القديم من القرن الثاني الميلادي لكنه كان رديئا جدا .كما كانت هناك جزازات حد باللغة اللاتينية لكنها كانت مبنية على الترجمة اليونانية السبعينية للعهد القديم .فعقد جيروم العزم على الترجمة من النص العبري "المشوري " Masoretic مباشرة (أقدم نص عبري) وقد حاول أوغسطينوس إقناع جيروم بأن يترجم من اليونانية السبعينية \*،التي كانت هي النص الوحيد للعهد القديم المستخدم في الكنيسة في ذلك الوقت .إهتم أوغسطينوس بذلك لأنه كان يعرف أن الترجمة من العبرية ، ستنتج عنها إختلافات تسبب إنزعاجا للمحافظين من شعب الكنيسة .لكن جيروم أصر علي مشروعه ، وأكمل ترجمة الأناجيل في ٣٨٢ م والعهد الجديد كله في ٣٨٦ م " .والكتاب المقدس كله في ٤.٤ م . وكما تنبأ أوغسطينوس، إعتبر الناس ترجمة جيروم "راديكالية " (ترجمة متطرفة) وبدملوماسيته المعهودة ، دعا جيروم من إنتقدوه " حميرا يسيرون علي رجلين ،من يحسبون الجهل قداسة ". وعلى أي حال كان لدي الكنيسة كل سبب يجعلها تذكر جيروم بالإمتنان من أجل الإنجاز العظيم الذي أسفر عن صدور الكتاب المقدس بلغة عامة الشعب - الفولجاتا .

#### شخصية جيروم

من العسير أن نرسم صورة واضحة لشخصية جيروم . فلا شك في إنجازاته

العلمية ورعايته لحركة الرهبنة . لكنه كان رجل المتناقضات الكثيرة ، فقد وصفه أحد الكتاب بأنه " لين وعنيف " رقيق وفظ ، متشامخ كالأشرار متواضع كالأطفال ، رجل الكتاب بأنه " لين وعنيف " رقيق وفظ ، متشامخ كالأشرار متواضع كالأطفال ، رجل الكراهيات العميقة ، والأهواء المريضة " آباء الكنيسة الغربية " , والأهواء المريضة " آباء الكنيسة الغربية " , والأهواء المريضة " . والأهواء المريضة الله فلابد أن ذلك المنافرا الكن أن تكون عدوا له فذلك هو الشيء المرحقا . ومع أنه أظهر القليل من خصائص وأخلاقيات القديسين ، فقد أعطته الكنيسة لقب قديس .

#### Recommended English Readings

- 1 Boer, H.R. -A Short History of the Early Church, pp. 151 154.
- 2 Bruce, F.F. -The Spreading Flame, pp. 332 333.
- 3 Foster, John -Church History 1, The First Advance, The TEF Study Guide, pp. 154 158.
- 4 Jackson, F.J.F. -History of the Christian Church to AD 461, pp.480 490.
- 5 Payne, Robert, The Fathers of the Western Church, pp. 87 137.
- 6 Schaff, Philip-History of the Christian Church, vol. 111. pp, 205 216, 967 988.
- 7-Walker, Williston A History of the Christian Church, pp. 158-159.
- 8 Wand, J.W.C. -A History of the Early Church to AD 500, pp. 207 211.

## ج - ثلاثة أباء شرقيون

من المناسب في هذا المجال أن نذكر ثلاثة من آباء الكنيسة الشرقيين ، أقل شهرة في الغرب لكنهم مكرمون في الكنيسة الأرثوذوكسية الشرقية ،هم :كيرلس الأورشليمي، وأبيفانيوس أسقف قبرص ، وأفرايم السرياني أسقف سورية .

# ۱- کیراس اسقف اورشلیم (۳۱۰–۳۸۲) Cyril of Jerusalem

نعرف القليل عن حياة كيرلس المبكرة عدا كونه تربّي في بيت مسيحي .وقد رئسم أسقفا لأورشليم في سنة . ٣٥ م . لكنه عُزل في وقت لاحق بقرار من مجمع أريوسي قيزت حياته بالصراع لأنه كان يدافع عن الإيمان النيقوي ضد الأريوسين . وقد أعيد إلي كرسيه ثانية لكنه عُزل مرة أخري وفي حكم الإمبراطور فالينز الأريوسي . أخيرا سمح له الإمبراطور ثيودوسيوس بالعودة أسقفا لأورشليم حيث خدم لآخر أيام حياته . أبرز إنجاز قام به كيرلس هو كتاب به ثلاثة وعشرون تعليما كتبه سنة ٣٤٧ م ، مقدمًا معرفة كاملة لمن كانوا يستعدون للدخول في عضوية الكنيسة ، هذا بالإضافة إلي معاضرات أخري تبين تفاصيل عديدة عن محارسات العبادة في كنيسة أورشليم في معاضرات أخري تبين تفاصيل عديدة عن محارسات العبادة في كنيسة أورشليم في القرن الرابع الميلادي .

# Epiphanius of Cyprus م کانیوس اسقف قبرص (۲۱۵ م) Epiphanius of Cyprus

ولد أبيغانيوس في فلسطين ، يقال من أبوين يهوديين ، وبذلك فهو الوحيد من آباء الكنيسة من أصل يهودي . إعتنق المسيحية في سن السادسة عشر . وقضي سنوات عديدة في أديرة مصر ، ثم عاد إلي فلسطين وأسس ديرا في تلال اليهودية . في عام ٣٦٧ م أنتخب أسقفا لمدينة سلاميس Salamis ( عاصمة قبرص ) حيث قضي

رئيس مقاومة الهرطقة ، منكرا علي الكنيسة إستخدام التعليم اليوناني أو التفكير اللاهوتي أو النقد التاريخي .وأشهر أعماله كتاب عنوانه The Panarium the اللاهوتي أو النقد التاريخي .وأشهر أعماله كتاب عنوانه medicine chest ضندوق الدواء) يحتوي علي مضادات لسموم هرطقات بلغ عددها ثمانين هرطقة ، عشرون منها سابقة علي وقت المسيح . وكانت أحكامه قاسية لا يسمح فيها بالحل الوسط . وكانت ترجمته الدقيقة لصحة عقيدة نيقية كانت الوحيدة المسلم بها . يهتم العلماء بمؤلفاته اليوم خصوصا لأنها المصدر الوحيد للعديد من الكتابات الهرطوقية والجدلية في الأزمنة المبكرة .

# ۳- إفرايم أسقف سورية ( ۳۰۱ –۳۷۲ م) Ephraem of Syria

الكنيسة السورية الأرثوزوكسية تكرم أفرايم بدرجة عظيمة كرجل كنيسة وخطيب وشاعر .ويلقب " بعمود الكنيسة " "ونبي السوريين "، "وقيثارة الروح القدس" . ونعرف القليل جدا عن حياته . هناك تقليد يقول إنه ولد من أبوين وثنيين في إديسا، ولما أظهر شغفا بالمسيحية طرد من البيت ، وتثقف على يد أسقف نصيبين Nisibis وحضرمجمع نيقية . وعاش ناسكا في كهف بالقرب من أديسا ، التي كانت وقتئذ المركز الرئيسي لتعليم المسيحية في سورية . كما قضي أيضا سنوات عديدة بين رهبان مصر ونساكها وفيما بعد تعرف على باسيليوس الكبير أسقف قيصرية الذي رسمه شماسا .وأراد باسيليوس أن يقيمه أسقفا لكن أفرايم إدعي الجنون لكي يهرب من مسئولية الوظيفة . وقبل وفاته بفترة قصيرة حدثت مجاعة قاسية في أديساً . فألقي أفرايم عظة قوية وقبل وفاته بفترة قصيرة حدثت مجاعة قاسية في أديساً . فألقي أفرايم عظة قوية المال والأمتعة لأفرايم كي يوزعها بين من يعانون من المجاعة . ويتذكر الناس أفرايم بصفة خاصة بسبب تقوي حياته ، وتفاسيره لأسفارالكتاب المقدس ومواعظه وشعره. فقد كتب الكثير من الترانيم ليقاوم بهاتأثير مفعول بعض الترانيم الهرطوقية وكانت كل الكنائس السريانية تتغني بترانيمه . وما تزال ترانيمه باقية إلى اليوم وكانت كل الكنائس السريانية تتغني بترانيمه . وما تزال ترانيمه باقية إلى اليوم وكانت كل الكنائس السريانية تتغني بترانيمه . وما تزال ترانيمه باقية إلى اليوم وكانت كل الكنائس السريانية تتغني بترانيمه . وما تزال ترانيمه باقية إلى اليوم وكانت كل الكنائس السريانية تتغني بترانيمه . وما تزال ترانيمه باقية إلى اليوم وكانت كل الكنائس السريانية تعني بترانيمه . وما تزال ترانيمه باقية إلى اليوم وكانت كل الكنائي المنائية والميرانية واليونانية والميرانية والم

ومواعظه وشعره. فقد كتب الكثير من الترانيم ليقاوم بهاتأثير مفعول بعض الترانيم الهرطوقية وكانت كل الكنائس السربانية تتغني بترانيمه. وما تزال ترانيمه باقية إلى اليوم باللغة السربانية مع ترجمتها الي اللغات الأرمنية واليونانية واللاتينية .\*

د - يوحنا كريسوستوم" فم الذهب" ٤٠٧-٣٤٥ Chrysostom

# كريسوستوم " فم الذهب أو ذهبي القم "

نتجه الآن إلى أحد عظماء الكنيسة الشرقية . وقد إكتسب لقبه " ذهبي الفم " "فم الذهب " بسبب حسن بيانه وفصاحة مواعظه ، ولو أن هذا اللقب لم يُلصق به حتى القرن السادس أو السابع .

# حياة ذهبي القم العائلية

ولد يوحنا وترعرع في أنطاكية في ٣٤٧ م، وكان أبوه ضابطا عسكريامرموقا. وكانت أمد أنثوزا " Anthusa " سيدة مسيحية تقية جدا أثرت كثيرا في حياة إبنها . مات زوجها وهي في سن العشرين ، لكنها رفضت الزواج مرة ثانية مكرسة نفسها لخدمة لحدمة الكنيسة وقد درس يوحنا علم البيان علي يد أستاذ وثني ليبانيوس وقد قال ليبانيوس " Libanius " متأثرا بتقوي " أنثوزا " وحياتها المكرسة " ما أبدع السيدات الموجودات بين المسيحيين " .

<sup>\*</sup> المادة في هذ الجزء مأخوذة من كتاب فيليب " شاف " بعنوان " تاريخ الكنيسة المسيحية " Philip Schaff's History of the Christian Church vol .lll, p.p. 924 -933 , 949 -954.

## قم الذهب ، الطالب

إنجذب يوحنا إلى حياة العلم والأدب وتلقي تدريبه كخطيب على يد "ليبانيوس " الذي اعتبره أفضل تلاميذه . إستمر يوحنا لبعض الوقت خطيبا ، لكن سرعان ما قرر أن يدخل الخدمة المسيحية . وبعد ثلاث سنوات من التعلم عمده ميليتيوس أسقف أنطاكية (بحسب النظام وقتئذ ، لم يعتمد يوحنا حتى بلغ الثامنة عشر من عمره ) .ولما سئل ليبانيوس عمن يختار خليفة له قال : " يوحنا لو لم يخطفه المسيحيون " .

# قم الذهب في الدير

جذبت حياة الرهبنة يوحنا لكن من أجل أمد مكث في أنطاكية يخدم بصفة قاريء \* لكن لما ماتت " أنثوزا " دخل الدير وإستقر هناك يدرس ويتأمل لمدة ست سنوات. وكانت فرصة وجوده في الدير ، سببا في تنمية علاقاته بكل من ديودوروس Diodorus وثيودور Theodore من موبسوسيتا Mopsuestia . وقد وجه يوحنا رسالتين من أهم رسائله - إلي ثيودور محاولا إقناعه بعدم الزواج ولكن بحلول سنة . ٣٨ م إضطر يوحنا إلي أن يترك الدير بسبب ضعف صحته وذلك نتيجة لممارساته التقشفية العنيفة. وعاد إلي أنطاكية في ٣٨٦ م حيث رسم شماسا وبعد فترة وجيزة ،قسيسا \* \* بيد الأسقف فلافيانوس .

<sup>\*</sup> رتبة كهنوتية ثانوية.

<sup>\* \*</sup> عملياً هذه رتبة كاهن . في ذلك الوقت كانت الكلمات تقريباً مترادفة ، في العصور الوسطي إختفت كلمة شيخ Presbyter .

## قم الذهب في أنطاكية

كانت السنوات الست عشرة أو السبع عشر التي قضاها ذهبي الفم في أنطاكية من أسعد أيام حياته وأغزرها إنتاجا حيث كتب الكثير من المواعظ والتفاسير . وقد لمت مواهبه الخطابية الباهرة هنا إلي أقصي مداها ، وكانت الحشود المحتشدة من جماهير الشعب تأتي لسماع عظاته . وتدور أشهر مواعظه حول " التماثيل" ، ألقاها تشجيعا للناس بعد أن حطموا تماثيل الإمبراطور وأسرته إحتجاجا على فرض الضرائب الباهظة المتزايدة.كذلك فإن كتابته عن مسئوليات الخادم المسيحي ، مشهورة جيدا .

## قم الذهب واعظا

قيزت مواعظ يوحنا ببساطتها وبلاغتها وقد تحاشي الأسلوب المجازي الذي إتبعه وعاظ الإسكندرية وكانت كرازته تفسيرية إيضاحية تكشف الحق الكتابي البسيط وتطبقه على الحياة اليومية . لم يكن واعظا لاهوتيا بل كارزا عمليا . كان يستعد بعناية معتمداً على الكتاب المقدس كمصدر رئيسي لعظته . وقد سجل أحد المؤرخين ليتزمان (Lietzmann III, P.312) أن يوحنا ألقى :

تسبعين عظة على " إنجيل متى " خمسا وخمسين عظة على " أعمال الرسل " إثنين وثلاثين عظة " على رومية " سبعة وستين عظة على " سفر التكوين "

وفي فترة واحدة تكلم عن تفسير إنجيل يوحنا لمدة أربعة وأربعين أسبوعا صباح كل يوم سبت وكل يوم أحد أي بإجمالي ثمان وثمانين عظة بدون توقف . وكانت جموع المستمعين من الشعب تؤخذ بقوة كلماته حتى أنهم كانوا يندفعون مصفقين منتشين إعجاباً بقوة تعليمه ، برغم اعتراض يوحنا بعدم لياقة التصفيق في قدس الكنيسة .

# قم الذهب رئيسا لأساقفة القسطنطينية

بسبب شهرته العظيمة ، أختير يوحنا في عام ٣٩٨ م رئيسا لأساقفة القسطنطينية ، وكان ذلك ضد رغبته . فلما تسلم مهام وظيفته لاحظ أمورا داخل وخارج الكنيسة لم يرض عنها . كان الأساقفة يكرمون وفادة الكهنة والرهبان كما كان الأغنياء يولمون لهم الولائم في بيوتهم . وكان المتوقع أن يرحب رئيس الأساقفة بنبلاء البلاط الإمبراطوري بنفس الطريقة . لكن يوحنا ذهبي الفم وضع حدا لهذا كله. فكان يأكل منفردا مكتفيا بالقليل من الطعام ، وقد أمر أن يعود الكهنة إلي كنائسهم والرهبان إلي أديرتهم . وبدأ الآن في استخدام الأموال التي كانت تهدر في الرلائم الباذخة ، للعناية بالفقراء والمرضي .من منبر الكاتدرائية وبخ إسراف الأغنياء، وعروض ومباريات الوحوش المفترسة في الملاعب ورذائل البلاط . كان صوته هو الوحيد لكنه الصوت القوي الذي ارتفع محتجا ومدافعا عن الضعيف ضد الظالم ، وعن الفضيلة ضد الرذيلة .كما حث الأغنياء وأصحاب وعن الفقير ضد الفني ، وعن الفضيلة ضد الرذيلة .كما حث الأغنياء وأصحاب الأراضي أن يبنوا الكنائس في مقاطعاتهم وأن يحاولوا هداية العاملين معهم إلي الحق.

كان يوحنا يؤمن بأن القدوة الحسنة لها نفس أهمية الوعظ والتعليم فمن أقواله " لن يوجد وثنيون إذا نحن كنا مسيحيين حقيقيين " .

# توجيه النقد إلي ذهبي الفم

كان أسلوب يوحنا في الحديث حادا وصريحا . إذا رأي خطأ لا يخفف من لهجتد.من الطبيعي جدا أن يوجد الكثيرون الذين بدأوا يكرهونه ومعظمهم كانوا أقوياء والإمبراطورة إيدوكسيا Eudoxia ( زوجة الإمبراطور اركاديوس Arcadius ) التي كانت في أول الأمر تكرم يوحنا ، إستاءت منه بسبب الملاحظات التي أبداها منتقدا طريقة حياتها المبذرة كما أن ثيوفيلس أسقف الإسكندرية الذي أراد أن يحسم

إختيار رئيس أساقفة القسطنطينية بدأ يتهم يوحنا بالهرطقة الأوريجانية. وهذه كانت جزءا من حملة كان يقودها أبيفانيوس ( أسقف سلاميس في قبرص ) منتقدا الذين إتبعوا طريقة أوريجانوس المجازية لتفسير الكتاب المقدس \*. لم يكن يوحنا نفسه يستخدم مثل هذه الطريقة لكنه ارتبط بها لأنه كان يأوي أربعة رهبان من مصر فروا من ثيوفيلوس لإتهامهم بالأوريجانية .

# عزل فم الذهب في " مجمع البلوط " ( Oak )

قرر ثيوفيلوس أن الوقت قد حان لمواجهة يوحنا، لذلك سافر في عام . . . كم إلي خلقيدونية من القسطنطينية عبر البوسفور مع ٢٨ من أساقفته ، ظاهريا ليدافع عن معاملته للرهبان الأربعة ، لكن عملياً ليهاجم رئيس الأساقفة يوحنا . فدعا ثيوفيلوس يوحنا إلي مجلس في قصر البلوط ، ولما رفض يوحنا وأساقفته الحضور ، كان من السهل علي ثيوفيلوس أن يحصل علي أصوات كافية في المجلس لعزله . وكان يمكن لهذا الإجراء أن يصبح عديم الأثر لو لم تحاول الإمبراطورة أيدوكسيا Eudoxia الغاضبة علي يوحنا ، إقناع زوجها أركاديوس بالتصديق علي قرار مجلس البلوط .لكن بسبب شهرة يوحنا الشعبية أمكنه البقاء في مركزه بعض الوقت . وحسب قوله " كنيستي ظلت وفية لي " فرعوننا الحديث إشتهي أن يأخذها مني كما سبق أن أخذ فرعون القديم سارة . الزناة تبلبلت أفكارهم .

## عزل فم الذهب ونفيه وموته

خلال شهرين تفجرت المتاعب ثانية . فقد أقيم تمثال من الفضة للإمبراطورة

<sup>\*</sup> الأوريجانية في نظر من أدانوها كانت تعلم بسبق وجود الأرواح الإنسانية . وقد أعلن مجمع القسطنطينية في ٥٤٣ م أنها هرطقة ، كما أعلن أيضاً مجلس القسطنطينية العام في ٥٥٣ م .

بجانب الكاتدرائية . فلم يتردد يوحنا في شجب هذه "الوثنية " مثيرا بذلك غضب البلاط الإمبراطوري من جديد . وفي نفس الوقت كتب ثيوفيلوس نشرة ندد فيها بيوحنا قائلا : "الشيطان متنكراً في صورة ملاك نور " وإستمر يوحنا في إلقاء عظاته ضد الإمبراطورة بأقوي لغة " مرة أخري هيروديا تهذي ، مرة أخري ترقص ، مرة أخري تطلب رأس يوحنا علي طبق " . أقيمت التهمة ضد يوحنا بأنه عاد إلي وظيفته قبل قرار مجلس البلوط . وانعقد مجمع جديد للأساقفة في القسطنطينية لكن في هذه المرة انقسموا وتناقص عدد من أرادوا مساندة يوحنا وكان فلافيانوس أسقف أنطاكية رجلا طاعنا في السن وأضعف من أن يقدم له المعونة . وكان أهل القسطنطينية هم الأنصار المقتيقيين ليوحنا ذهبي الفم لكن لم يكن لهم صوت في المجمع وكان الضغط شديدا من جانب البلاط الملكي وفي عام ٤٠٤ م أدين يوحنا وحكم عليه بالنفي إلي مدينة بعيدة في آسيا الصغري . ولمدة سنوات عديدة إستمر مشفولا في كتابة رسائل مستأنفا قضيته لدي روما لكن بدون نتيجة . فلقد أصدر الإمبراطور أوامره بنقل يوحنا إلي مكان أبعد علي شاطيء البحر الأسود لكن قبل إستكمال الرحلة مات يوحنا إلي مكان أبعد علي شاطيء البحر الأسود لكن قبل إستكمال الرحلة مات يوحنا في كل الأمور " .

# الفرق بين الكنيستين الشرقية والغربية

قمثل مأساة فم الذهب بأوضح صورة الفرق الشاسع بين الشرق والغرب في علاقات الكنيسة بالدولة . يقول " و.ه.س.فرند W.H.C.Frend " مع أن فم الذهب اعترض على تفوق المركز الكهنوتي على الملكي فإنه عند الاختبار كان موقفه الإذعان . وقد كتب عام ٣٨٧ م " الإمبراطور لا ند له على الأرض لأنه رأس وتاج كل شيء في هذا العالم " ( 2 , 11 Homily on the Statues ) بينما إستطاع أمبروسيوس أن يتحدي أمرا إمبراطوريا ويصدر الأمر إلي إمبراطور . وعندما ووجه يوحنا بمثل هذه الضغوط لم يستطع أن يفعل شيئا . وظل أمبروسيوس في ميلانو بينما ارتحل يوحنا إلى المنفي والموت . ليس هناك مثل سيرة حياة هذين الرجلين ، قمثل بوضوح الفرق بين مكانة

الأسقف الشرقي ومكانة الأسقف الغربي كما توضح الفرق في علاقات الكنيسة والدولة في شطري الإمبراطورية الرومانية " (.The Early Church, pp. 223, 224.).

# فم الذهب ، نيقوي في الفكر اللاهوتي :

كخلاصة يمكن القول أن يوحنا فم الذهب كان يمثل المدرسة الأنطاكية في الفكر اللاهوتي . لو عاش يوحنا في زمن لاحق لاتهموه بالنسطورية خلال المنازعات حول طبيعة المسيح . لم يكن إتهام ثيوفيلس ليوحنا ذهبي الفم بالأوريجانية إتهاما ثابتا وقانونيا مع أن مجمع الإسكندرية عام ٣٩٩ م أعلن أن يوحنا مهرطق . وقد واجه يوحنا الأريوسيين والنوفاتيين . ويمكن القول بأنه إتبع المجري الرئيسي للفكر اللاهوتي النيقوي كما وضع حينذاك .

## ١ - حياة أغسطينوس

ليس في الكنيسة المسيحية قائد نال فائق الإحترام وعظيم الثناء أكثر من أغسطينوس أسقف هيبو ( Hippo ) ( تونس الحديثة ) . حتى أولئك الذين إنتقدوا فكره اللاهوتي يشهدون له بأنه المفكر الأكثر تأثيرا في تاريخ الكنيسة الغربية .

#### شهرة أغسطينوس

" وصف تعليم أغسطينوس بأنه أعلى درجات الإدراك الديني منذ العصر الرسولي ... وقف على الخط الفاصل بين عالمين . العالم القديم الكلاسيكي الذي

أوشك علي الإختفاء ، وعالم العصور الوسطي ، الذي لم يكن قد ولد بعد . وهو يجمع في نفسه أفضل ما في الثقافة القديمة وينشرها مجهورة يكل ما لشخصيته من خصب وحيوية ، لكي يحيي الثقافة الجديدة .. كنسيا يمكن القول بأن أغسطينوس هو أبو كل من كاثوليكية العصور الوسطي والبروتستانتية الحديثة. وكثيرا ما يوصف الإصلاح نفسه بأنه ثورة بسبب تعليمه وعقيدته عن النعمة ضد تعليمه وعقيدته عن الكنيسة " ( تاريخ الكنيسة الأولي Wand . J W C - A History of the Early Church ( to A. D. 500, p. 224)

#### إعترافات أغسطينوس

من حسن الحظ أن لدينا قصة حياة أغسطينوس كما سجلها هو نفسه في ترجمة حياته الشهيرة " بالإعترافات" ويعتبر هذا العمل في حد ذاته قمة مؤلفات أغسطينوس. وهذه الإعترافات مكتوبة في شكل صلاة طويلة لله . صيغت جزئيا علي غط المزامير ، وتعبرعن الكثير من فكر أغسطينوس اللاهوتي. أحد الكتّاب سمي " الإعترافات " بأنها صورة كائن بشري ثابت الأركان ، الذي في محضره تسقط حواجز الزمان والمكان لكي تظهره إنسانا قريبا من كل الوجوه من أنفسنا ، كائن متفرد للآن في تاريخ البشرية ، لكنه مكسو بفضائل وعيوب الجنس البشري . وقد قال الأمريكي وليم جيمس ، فيلسوف القرن التاسع عشر - عن أغسطينوس أنه " أول إنسان عصري ( Cochrane , C.N . Christianity and Classical Culture . P . 387 )

## سنوات عمره الأولى

ولد أغسطينوس في ١٣ نوفمبر عام ٣٥٤ م في مدينة" سقسطة " النوميدية الموثني المجازائر الحديثة ) كان أبواه في سعة من العيش . وقد صار أبوه الوثني المعتمد مسيحيا - فيما يقال عام . ٣٧ م قبل وفاته مباشرة ، أما أمه فكانت إمرأة مسيحية

حقيقية وكان لها تأثير قوي علي حياة إبنها في صباه . فقد أدخلته الكنيسة كشاب مبتدي، يتعلم ليعد نفسه لعضوية الكتيسة ، لكن أغسطينوس فضل حياة الإنطلاق والحرية وطلب المتعة ، التي سجلها بكل مشاعر الإحساس بالذنب في كتابه (الإعترافات) وأرسله أبواه ليدرس علم البيان والبلاغة في قرطاجنة ( تونس الحديثة ) وفي أثناء وجوده هناك إتخذ له محظية \* عاشت معه لمدة الأربعة عشر عاما التالية . وقد ولدت له إبنا إسمه أدبوداتوس Adeodatus ( عطية الله ) وكان حبيبا إلي قلب أغسطينوس أبيه . إكتسب أغسطينوس قيزا في دراساته للعلوم اللاتينية التقليدية وسرعان ما عين أستاذاً للبيان والبلاغة في مدينة ثافاستا ثم في قرطاجنة في وقت لاحق .

## الصراع الذهني والأخلاقي

قيزت سنوات الشباب هذه بالصراع العقلي والأدبي العنيف . فقد حولت دراسته وقراءته لشيشرون ( القانوني والفيلسوف الروماني ) فكر أغسطينوس نحو الدين فبدأ يدرس الأسفار المقدسة لكنه شعر أن الكتاب المقدس أدني من العلوم اللاتينية التقليدية. ولما تحول عن هذا جذبته بالفلسفة الثنائية لجماعة المانويين The Manichees ( أنظر صفحة ٢ . ١ المجلد الثاني ) وفي نفس الوقت اضطرب إضطرابا عظيما بسبب حياة الفجورالتي كان يحياها . ولم يكن في وسعه إلا أن يصلي " هبني الطهارة يارب، لكن ليس الآن " .

<sup>\*</sup> جدير بالملاحظة أن إتخاذ محظية كان إجراء عاديا ومقبولا بين المسيحيين في ذلك العصر. في سنة . . ٤ م أصدر سنودس أسباني قرارا بأنه طالما كان الإنسان أمينا للمحظية كما لو كانت زوجة له فإن علاقتهما لم تكن عقبة في سبيل تناولهما القربان. البابا " ليو "(. . ٤ - ٤٦١ م) إعتبر الزواج بواحدة صالحا إذا ترك الرجل محظيته وعقد زواجا قانونيا بأخري .

## أغسطينوس والمانوية

ظل الشاب أغسطينوس لمدة السنوات التسع التالية تابعا أمينا للعقيدة المانوية فقد راقته فلسفيا وأدبيا . فقد كانت الحياة لدى المانويين عبارة عن صراع بين الخير والشر ، النور والظلام . على شرارة النور داخل كل إنسان أن تتطهر بأقسي الممارسات الأدبية الأخلاقية من الجسد الفاسد الذي يغلفها وقد إنجذب أغسطينوس لهذا التشديد وراقه كثيرا هذا التأكيد إعترضه وهو في صراعه مع مشاكله الأخلاقية الخاصة . وفي الواقع كان البعض يعتبر أن المانويين في شمال إفريقيا - مسيحيين . فقد اقتبسوا من كتب الأبوكريفا عن حياة الرسل وأيضا من أجزاء من رسائل بولس بما يتفق مع أغراضهم. فكانوا يحبون بنوع خاص حديث بولس عن النعمة ( أف ٢ : ١ -١٨ ). ولذلك فبإنتمائد إلى المانوية لم يشعر أغسطينوس أند خرج عن المسيحية وخانها . بل بالأحري قبل تعليم المانوية كصورة أعلى من المسيحية وأكثر منطقية منها. والواقع أنه نجح في تحويل بعض أصدقائه إلى الإيمان بالعقيدة المانوية. ولكنه تدريجيا وجد عيوبا في التعليم المانوي. وعندما إنتقل من قرطاجنة إلى روما في عام ٣٨٣ م صار أكثر شكا وبإزدياد ضيقه وتبرمه بالمانوية كان اهتمامه بالأفلاطونية الحديثة ينمو ويزداد . وقد أدت الكتابات الأدبية التي قرأها ولعلها من كتابات بلوتينوس وبورفيري - أخيراً إلى إجتذابه بعيداً عن المانوية كما غيرت من فكره عن الواقع والحقيقة . فرأي الله مصدرا وحيدا للحقيقة ، ورأي في الشر ابتعادا عن الصلاح ورفضاً لإرادة الله . إن معرفة الله هي أسمي البركات . ومن خلال تأثير هذه الأفلاطونية الحديثة استطاع أوغسطينوس ثانية أن يعتبر نفسه مسيحيا ، ولو أنه مسيحي غير ميال .

## أغسطينوس وأمبروسيوس

في عام ١٨٤ م إنتقل أغسطينوس إلي ميلاتو حيث استمع إلى عظات أمبروسيوس أسقف ميلاتو القوية التي أعادت إلى أغسطينوس إحترامه العقلي للمسيحية بعد أن كان قد فقده . وانتقلت أمه مونيكا إلي ميلاتو وحثته أن يتخلي عن محظيته ويتزوج من أخري قانونيا ، وتم عقد الزواج .لكنه لم يعاشرها معاشرة الأزواج طول حياته معها . فقد دخل أغسطينوس أقسي أزمات حياته الروحية وأكثرها يأسا فإذا كانت الأفلاطونية قد أفلحت في إقناعه عقلبا بحقيقة المسيحية . فقد ظل يشعر بالإنجذاب نحو مغريات العالم " المتعة ، المال ، المجد ، المركز " . لم تكن هناك دموع الإعتراف ولا الخضوع لله ولا التواضع ، ولا الدعوة إلى الإقتداء بالمسيح . وقد قال في إحدي رسائله " في كل الجوانب أريتني وأوضحت لي أن كلماتك حق ، وأنا إذ تدينني الحقيقة والحق ليس لدي ما أجيب به سوي الكلمات البطيئة المتكاسلة وأنا إذ تدينني الحقيقة والحق ليس لدي ما أجيب به سوي الكلمات البطيئة المتكاسلة " الآن ، الآن " أتركني وحدي لفترة وجيزة (16 - 10 : 1 Contra Ep . Parmenniani 1

# صراع أغسطينوس الروحي

كان أغسطينوس في أحد الأيام مع صديقه أليبيوس " Alypius في حديقة خارج ميلانو . وهذه فقرة من إعترافاته " هناك هبت في داخلي عاصفة عاتبة ، مفجرة ميازيب الدمع من عيني ، فلكي أسكبها سكيبا مع ما يصحبها من صراخ ونحيب إنفردت عن أليبيوس بعيدا في خلوة وحدي حتي لا يحد قربه مني من مشاعري. وانظرحت تحت شجرة تين وأرخيت لدموعي العنان ... وصحت مع المرنم .. إلي متي يارب ؟ إلي متي يارب تحجب وجهك عني إلي متي تغضب علي ؟ إلي متي ، إلي متي ، غدا وغدا ؟ لماذا ليس الآن ؟ لماذا لا تجعل من هذه الساعة نهاية لنجاستي ؟

# خذ وإقرأ:

" نطقت بهذه الكلمات لحظة إجهاشي بالبكاء في شدة إنسحاق قلبي بمرارة....وها أن صوتا يخرج من بيت مجارر كأنه صوت صبي أو صبية ، لا أدري ، يغني ويكرر قائلا ، " خذ وإقرأ - خذ وإقرأ " .ومن ثم حبست سيل دموعي ونهضت، مفسراً ذلك بأنه ليس إلا صوتا إلهيا يأمرني بأن أفتح الكتاب المقدس و أقرأ أول فصل يقع عليه بصري . لأني كنت قد سمعت أن أنطونيوس ( أنظر صفحة ١٣٦ فصل يقع عليه بصري . لأني كنت قد سمعت أن أنطونيوس ( أنظر صفحة ١٣٦ المجلد الثاني ) دخل الكنيسة أثناء قراءة الإنجيل فسمع العبارة التي اتخذها كلمة خاصة له ، وكانت تقول " إذهب وبع أملاكك واعط الفقراء ، فيكون لك كنز في السماء وتعال إتبعني " ( مت ١٩٠ : ٢١ ). ويذلك تم تجديده فورا . بهذا الباعث الداخلي رجعت إلى حيث كان يجلس صديقي وحيث كنت قد تركت كتاب رسائل بولس . وأمسكت الكتاب في صمت وقرأت أول ما وقع عليه نظري ، " لا بالبطر والسكر، لا بالمضاجع والعهر ، لا بالحصام والحسد ، بل البسوا الرب يسوع المسبح ولا تصنعوا تدبيرا للجسد لأجل الشهوات " (رو ١٣٠ : ١٣ ) . ولم أقرأ سواها ، ولا رأيت نفسي في حاجة إلى أكثر منها . ففي لحظة الإنتهاء من قراءة هذه الجملة ، أحسست قلبي كأنما قد غمره شهاب من نور السلام وومضة من شمس البر إختفت كل ظلال قلبي كأنما قد غمره شهاب من نور السلام وومضة من شمس البر إختفت كل ظلال الشك وذابت " ( Confessions WIII. 12 : 20 )

# الله يجد أغسطينوس

وهكذا فإن قصة إختبار التجديد هذه شبيهة بقصة تجديد بولس الرسول في الطريق إلي دمشق . وقد تم تجديد أغسطينوس في صيف عام ٣٨٦ م . وفي وقت لاحق كتب أغسطينوس ممتدحاً ما حدث له " أحببتك ياإلهي متأخراً ، أيها الجمال ، أنت القديم وأنت الجديد . أحببتك متأخراً ! هاأنت كنت في الداخل لكني كنت في الخارج ". وهناك كنت أبحث عنك ، وفي حسن خليقتك أغرقت نفسي في قباحتي،

لأنك كنت معي وأنا لم أكن معك .. أنت دعوتني وبصوت عال نفذت إلي صميمي . أضأت لي وأشرقت بنورك لتطرد عني عمي بصيرتي . أنت نفخت نسمة الحياة وأنا تنفست النسمة وأرجعت أنفاسي إليك ..أنت لمستني وأنا أكتوي في سبيل السلام . إذا كنت أنا ، بكل ما في داخلي ، يمكن أن أعيش مرة فيك إذن لتركني العذاب وهجرتني المتاعب . عندما أمتليء منك تماما ، يصبح كل شيء حياة بالنسبة لي . ولنذكر هنا أشهر كلمات أغسطينوس " لا يستريح قلب إنسان حتي يجد راحته فيك " ( الإعترافات ١ : ١ )

## أغسطينوس أسقفا على هيبو Hippo

إستقال أغسطينوس على الفور من وظيفته كمدرس وانسحب لبضعة شهور مع فريق من أقرب أصدقائه وبدأ يعيد النظر في فلسفته على ضوء اختبار تجديده . وهنا كتب بعض رسائله الأولى ، مقدماً إجابات مسيحية أساسية على أسئلة فلاسفة الأفلاطونية الحديثة . عند حلول عيد القيامة في عام ٣٨٧ م عمده أمبروسيوس مع إبنه أديوداتوس وصديقه أليبيوس . وخطط آنذاك للعودة إلى ثاقاستا لكن موت أمه أعاقه بعض الوقت . إن وصف أغسطينوس عن هذه المأساة الشخصية هي إحدى أنبل الوثائق وأروعها في الأدب المسيحي 1: Confessions IX 10 .

وأخيرا عند وصوله إلي ثاقاستا ، قضي السنوات الأربع التالية يعيد النظر في آرائه اللاهوتية كما نظم شكلا لامانويا لحياة الرهبنة ، وحاول إقناع أصدقائه الذين سبق أن ربحهم للمانوية ، لكي يعودوا الآن إلي الكنيسة . في ثاقاستا ذاق ألم الفراق مرة أخري في موت " أديوداتوس " . في عام ١٩٩١ م إزدادت شهرة أغسطينوس إلي درجة رسامته قسيسا في هيبو وكان ذلك ضد رغبته . بعد أربع سنوات رسم أسقفا شريكا في كنيسة هيبو القريبة من قرطاجنة ولما مات فاليريان المتقدم في العمر ، أصبح أغسطينوس الأسقف الوحيد .

# زعامة أغسطينوس في " هيبو "

ظل أغسطينوس يخدم في هيبو لمدة ٣٥ سنة حتى وفاته في عام ٤٣٠ م . فجعل من هيبو مركزا فكريا ثقافيا لكل الكنيسة الغربية ، مؤسسا ديرا صار مدرسة لتعليم رجال الإكليروس .بعد عدة سنوات أصبح هذا الدير مركزا لنظام الرهبنة الأغسطينية الذي انتشر على امتداد أوروبا . وقد كان مارتن لوثر راهبا أغسطينيا. وقد إتبع أغسطينوس نفسه في حياته أسلوب التقشف كرهبان الدير .وكان يفضل حياة التأمل ، لكند أيضا كان أميناً لواجباته الرعوية في الأسقفية . كان يعظ كثيرا، أحيانا مرتين في اليوم وكان مكرساً لخدمة الفقراء . في إحدي المناسبات باع أواني الكنيسة ليفتدي سجناء من السجن . ويسبب حماسته وشغفه بكل الأمور اللاهوتية والكنسية وبفضل مواهبه المتميزة الفريدة فإنه سرعان ما صار الرأس المفكر للكنيسة الغربية . وكما قال عنه فيليب سكاف " في أغسطينوس تركزت كل قوة الجدال والحوار للكاثوليكية في ذلك العصر ضد الهرطقات والشقاق ، وبه نالت الكنيسة النصرة عليها (History of The Christian Church, vol III, P. 994) وفي آخر سنوات عمره تخربت المناطق الريفية لشمال إفريقيا عندما قامت قبائل الفاندال بغزوها (والفاندال قبائل متوحشة من شمال أوروبا)، مات أغسطينوس آنذاك وهو محجوز في" هيبو " المحاصرة .ومات بهدوء وسلام يوم ٢٨ أغسطس عام ٤٣٠ م وهو في السادسة والسبعين من عمره.

# ٢ - أغسطينوس ضد الدوناتيين

## مشكلة الدوناتية Donatism

عندما أصبح أغسطينوس أسقفا ل "هيبو" ، كانت في شمال إفريقيا كنيستان. فبجانب الكنيسة الكاثوليكية ، أقيمت كنيسة فبجانب الكنيسة الكاثوليكية ، أقيمت كنيسة

دوناتية منذ عصر " كبريانوس " Cyprian منذ خمس وثمانين عاما مضت ( أنظر المجلد الثاني صفحة . ٨ ) . الدوناتيون كما نذكر انفصلوا ليكونوا كتيسة خاصة بهم إحتجاجاً على رسامة الأسقف سيسليليان Caecilian في ٣١٨ م . وكان أحد الأساقفة اللاين اشتركوا في إجراءات الرسامة قد سبق اتهامه بتسليم الأسفار المقدسة إلى جنود الإمبراطور خلال إضطهادات " دقلديانوس Diocletian ". ومن ثم كانت الرسامة من وجهة نظر الدوناتيين باطلة . وعلى مدي القرن الرابع إستمر هذا الجدل في شمال أفريقيا وإيطاليا . علماً بأنه لم يكن هناك فرق البتة بين الكنيستين الكاثوليكية والدوناتية في العبادة والتنظيم والفكر اللاهوتي . إلا أن الدوناتيين إعتبروا أنفسهم الكنيسة المقيقية وكل الكنائس الأخري مرتدة \*. وكانت لهم كنائس كثيرة العدد وموجودة في كل مدينة تقريبا جنبا إلي جنب مع الكنائس الكاثوليكية الموالية لروما وكان للدوناتيين قيادة معبرة ومقتدرة. وقد إشتدت المشاعر المريرة بين الفريقين بسبب وكان للدوناتيين قيادة معبرة ومقتدرة. وقد إشتدت المساحة ( أنظر المجلد الثاني صفحة الأعمال الإرهابية التي شنتها العصابات الدوناتية المسلحة ( أنظر المجلد الثاني صفحة الكرير) .

## الدوناتية تهدد وحدة الكنيسة

فيما يختص بأغسطينوس كان عار الدوناتيين في رأي أغسطينوس هي إنتهاكهم لوحدة الكنيسة . كما كتب لهم " أنتم جميعا مذنبون بجرية الإنشقاق ، ولا يمكن لأي

<sup>\*</sup> لاحظ منا الفرق بين الإنشقاق والهرطقة Schism & Herasy . فالإنشقاق معناه الإنفصال عن الكنيسة بسبب موضوع نظام الكنيسة أو سياستها ، بينما الهرطقة معناها إتباع عقيدة أو مبدأ يخالف الفكر اللاهوتي المسلم به (كما في حالة الأربوسيين). وعلي أي حال فكما قال توما الأكويني : من أول نظرة ومن زاوية واحدة يبدو الشقاق أمرا مختلفا عن الهرطقة ، لكن لا يوجد شقاق لم يكون لنفسه هرطقة ما - مثل - أنه من الصواب أننا تركنا الكنيسة " Summa ) Theologice XXXIX)

واحد منكم أن يدعي أنه لم يشترك في ذلك الإنتهاك البشع طالما أنه يرفض الدخول في شركة مع وحدة كل الأمم 11: 180 Contra lit Petiliani II: 180 . لقد كان أغسطينوس ينمي مفهومه عن " مسكونية " وشمولية الكنيسة ، بينما كانت الدوناتية تحدياً لذلك المفهوم. ويصف ذلك بول جونس مؤرخ الكنيسة فيقول : " كانت هذه خطة الله .كان لدي أغسطينوس وجهة نظر عن تطور البشرية وهي أن هناك ستة عصور ، والإنسان يعيش الآن في العصر الأخير، بين المجيء الأول للمسيح ومجيئه الثاني ، حيث تستوعب المسيحية العالم تدريجيا إستعدادا للعصر السابع والأخير . وقد بدأ الدوناتيون - في مواجهة خلفية هذا المفهوم - ضئيلي التفكير بطريقة سخيفة. لقد أدركوا جدية المسيحية . ولكن بإنزعاجه بسبب ما فعله بعض الأساقفة ... في وقت أدركوا جدية المسيحية . ولكن بإنزعاجه بسبب ما فعله بعض الأساقفة ... في وقت الأمكنة والأزمنة والأحوال. وقد كتب أغسطينوس قائلا " السحاب يقصف الرعد مدويا بأن بيت الرب سوف يبني في كل الأرض و أن هذه الضفادع تقيع في مستنقعها وهي بأن بيت الرب سوف يبني في كل الأرض و أن هذه الضفادع تقيع في مستنقعها وهي تتن نقيقا بالقول " نحن وحدنا المسيحيون " .

# أغسطينوس يهاجم الدوناتيين

رفض الدوناتيون من ناحيتهم ، رفضا باتا صلاحية كل ممارسات الأسرار المقدسة التي يؤديها غيرهم في الكنائس الأخرى . فعلي سبيل المثال فإن أي شخص يدخل كنيستهم ، حتى وإن كان قد اعتمد في الكنيسة الكاثوليكية ، يتحتم أن يعمد من جديد. ومن وجهة نظرهم ، فإن الكاثوليك باحتفالهم بذكري سيسيليان كقديس راحل ، قد دنسوا الطهارة الأخلاقية والطقسية للكنيسة . فرد عليهم أغسطينوس أول كل شيء بإنكار التهم القديمة ضد رسامة سيسيليان .كما رفض أيضا وجهة نظر الدوناتيين المتطرفة عن طهارة الكنيسة قائلا إن الكنيسة مثل فلك نوح الذي ضم الميوانات الطاهرة وغير الطاهرة . كذلك إستشهد بمثل يسوع عن الحقل الذي غت فيه الحنطة مع الزوان جنبا إلى جنب إلى يوم الدينونة . وثانيا لاحظ أغسطينوس أن

الدوناتيين لم يمكنهم الإدعاء بأنهم جزء من الكنيسة الشاملة العامة بمعناها المسكوني لأنهم ليسوا في شركة مع كنيسة أورشليم أو الإسكندرية أو أي كنيسة أخري . الأمر الثالث يختص بصلاحية الأسرار المقدسة . إن صلاحية السر المقدس عند الدوناتيين ، إعتمدت علي السمعة السليمة للخادم ( من هنا كانت رسامة سيسيليان باطلة بسبب 'شتراك أسقف خارج عن الكنيسة ) . أما أغسطينوس فكان رأيه متفقا مع قرار مجمع " Arles أرلز " في فرنسا عام ٢٩٤ م بأن الأسرار المقدسة لا تخص خدمة الرظيفة الكهنوتية بل تخص المسيح . لذلك فالصلاحية تعتمد علي إتمام أمر الرب بالتعميد في الماء بإسم الثالوث الأقدس . لكن صلاحية وفعالية الأسرار المقدسة لا تعتمد علي سيرته الروحية ، وبناء علي هذا الأساس كان أغسطينوس مستعدا أن يعترف بصلاحية وفعالية الأسرار المقدسة التي تؤدي في كنائس الدوناتيين .

# الدوناتيون يجبرون علي العودة إلي الكنيسة

نتيجة لإلحاح أغسطينوس عقدت مؤقرات عديدة لحل الموقف وإعادة الدوناتيين الكنيسة الكاثوليكية . لكن الدوناتيين كانوا مرتبطين عاطفيا بتاريخهم بشدة ، ولم يشعروا نفس الشعور بأن الإنقسام عار وفضيحة بل كانوا يعيدون ويكررون نفس الحجج القديمة . وقد تمسك أغسطينوس في المراحل الأولي بأن المنطق والحوار والحجة هي الوسيلة الوحيدة التي ينبغي استخدامها في إقناع الدوناتيين بالعودة . لكن بمضي الوقت إزدادت المناقشات حدة وتهكما وصارت النتائج أقل . إقتنع بأن القوة لها ما يبررها. فطبق الآية التي نطق بها يسوع في المثل حين قال " ألزمهم بالدخول " لها ما يبررها. فطبق الآية التي نطق بها يسوع في المثل حين قال " ألزمهم بالدخول " رئاسة مندوب الإمبراطور ويبين محضر هذا الإجتماع صورة حية لقوم حانقين في حرارة الصيف مرددين مرة أخري الحجج المألوفة غير القابلة للتساهل أو المصالحة . بل رفض الدوناتيون حتى الجلوس مع " الأشرار " ، حزب أغسطينوس . وبفضل المشاعر

الشعبية المتزايدة ضد الدوناتيين ومساندة أوريليوس أسقف قرطاجنة الكاثوليكي Aurelius ، إستطاع حزب أغسطينوس أن يستميل البلاط إلي جانبه في هذه القضية. عندئذ حظر الإمبراطور هونوريوس Honoruis عام ٢١٤ نشاط الدوناتية ، وفرض الغرامات والعقوبات المالية علي من استمر دوناتيا فر عبادته . وقد تم نفي رجال الإكليروس الدوناتيين وصودرت أملاك الدوناتيين . وهكذا بانقلاب قوة الدولة ضدهم ، ضعفت الكنيسة الدوناتية ضعفا شديدا . إلا أن الدوناتية لم تمت وبقيت حتى القرن السادس وكانت من القوة حتى أنها سببت المتاعب للبابا أغريغوريوس في عام . ٥٩ ملكنها صارت في حالة متهالكة متداعية بحيث إختفت أخيرا بجملتها مع مجيء الإسلام . ولم تقدر حتى الكنيسة الكاثوليكية في شمال أفريقيا على الإستمرار عند مجيء الإسلام .

## أغسطينوس وإستخدام القوة

ظل تشجيع أغسطينوس لإستخدام القوة موضع شك . وكانت حجته غريبة لكن متفق مع فكره المتطور عن الكنيسة . فكان يعتقد أن الآدميين يخطئون بالضرورة لو تركوا و شأنهم . فبدون عقاب وتهديد الكنيسة وإجبار الدولة ، يستخدم الناس "حريتهم " في إختيارات خاطئة . وكان هذا المذهب الجبري عن الكنيسة إعدادا لظهور المذهب الجبري عن الكنيسة إعدادا لظهور المذهب الجبري عن النعمة .

# ٣ - الفكر اللاهوتي لدي أغسطينوس

# تقييم الفكر اللاهوتي لدي أغسطينوس

مع أن أغسطينوس واجد نقدا قاسيا لموقفه المتشدد المؤيد لمذهب الجبرية ، فإنه

أيضا نال الإعجاب والاستحسان باعتباره أعظم اللاهوتيين أثرا في الكنيسة الغربية فلم يكن لعمق واتساع تفكيره نظير في عالم الفكر اللاهوتي .

فيما يلي تقييم غير إنتقادي عن أغسطينوس كتبه أحد مؤرخي القرن التاسع عشر. "كان كاثوليكيا بدرجة كافية لقبوله مبدأ السلطة الحرة ومع ذلك كان في نفس الوقت حرا إنجيليا لدرجة أنه أجري تعديلا في سمة السلطان والمقدسات وسماتها الخاصة بالأسرار المقدسة ، وقاوم إتجاهاتها نحو نظام عبادة الطقوس الميكانيكية الآلية . وحافظ علي إبقاء الوعي العميق بالخطية والنعمة وعلي روح الخماس للتقوي المسيحية الحقيقية إلى أن إزدادت هذه الروح في القوة لتكسر القشرة التي غلفت وصاية سلطان الكهنوت ، وتدخل مرحلة جديدة في تطويرها . لا يوجد بين الآباء أكثر من أغسطينوس من استطاع أن يعمل ويأتي بكل هذه الفوائد الكاثوليكية في العصور الوسطي ، وأعد للإصلاح الإنجيلي بنجاح كبير ليس من قام بهذا أكثر من القديس أغسطينوس ، خليفة بولس بجدارة والبشير الذي مهد الطريق قدام لوثر وكلفن ) Schaff , Philip , History of the Christian Church Vol . III , p . 1026 .

## علاقته الشخصية مع الله

كان أغسطينوس مملوءاً بروح التوسل في تعبيره عن علاقته الشخصية بالله . في فيوجد دفء وعاطفة في كل سطر من وصفه كيف يمكن للإنسان أن يكتشف الله في الطبيعة " . "بعض الناس يقرأون الكتب كي يكتشفوا الله . لكن هناك كتاب عظيم ، هو المظهر الحق لكل المخلوقات . أنظر فوقك ١. أنظر تحتك ١. لاحظه وإقرأه . الله الذي تريد اكتشافه لم يكتب أبداً ذلك الكتاب بالحبر ، بدلاً من ذلك رتب أمام عينيك الأشياء التي صنعها . هل يمكن أن تبحث عن صوت أعلي من ذلك ، لماذا ، فالسموات والأرض تصرخ في أذنيك : " الله سوانا ١ وصنعنا ١ " ( ١٤ : Mal CXXXVI )

#### يحث الإنسان عن الله

لأغسطينوس أوصاف بليغة عن روح الإنسان ، وحقله ، وإرادته ، وقلبه ، التي تناضل جميعها دائما من أجل أن تجد طريقها إلى الله المحبة للعقل هي كما الثقل للجسد – فالجسد بثقله يكافح متجها نحو مكانه – النار تتجه إلى أعلى ، والحجر إلى أسفل – كلها تساق بدافع من ثقلها سعبا وراء أماكنها ومواقعها الخاصة بها – الزيت إذا صب على الزيت هبط إلى أسفل الزيت إذا صب على الزيت هبط إلى أسفل تحت الزيت – إنها مدفوعة بأوزانها للبحث عن أماكنها – فإذا خرجت عن النظام إنتابها القلق ، فإذا ما استعادت النظام إستراحت وسكنت – وزني هو محبتي ، بذلك أنقل إلى حيث يحملوني مهما يكن المكان " ( Confessions XIII: 9: 10 ).

## الإتحاد مع الله

هذا المسعى الجماسي نحو الإتحاد مع الله يعبر عنه أغسطينوس المرة بعد المرة ليس فقط في "الإعترافات " بل في مواعظ ورسائل عديدة .

## الشخصية الإنسانية والله

لا يوجد كاتب آخر قبل أغسطينوس إهتم بعناية ، بكل جوانب شخصية الإنسان وعلاقة هذه الشخصية بالله الحي " من الروح والجسد عنصري الإنسان، نصل إلي الوحدة الكاملة التي هي الإنسان . بناء عليه ليست حياة الروح شيئاً وحياة الجسد شيئا آخر ، لكن كليهما واحد ونفس الشيء ، أي ، حياة الإنسان كإنسان ( De شيئا آخر ، لكن كليهما واحد ونفس الشيء ، أي ، حياة الإنسان كإنسان ( عجائب 4 : XIX De ) إشتاق أغسطينوس أن يتشارك مع الآخرين في عجائب حياته مع المسيح . وقال في إحدي عظاته ، " لماذا أحيا ؟ ما لم يكن في الإمكان أن نحيا سويا مع المسيح . هذه رغبتي ، شرفي ، ومجدي . هذه فرحتي ، هذه ثروتي . إن كنت أتكلم – ولو أنك لا تصغي – فلقد أديت واجبي لكني لا أرغب في نوال الخلاص بدونك " .

# الثالوث

كانت معالجة أغسطينوس للأوجه الرسمية الخاصة بالفكر اللاهوتي متأثرة بخلفيته عن الأفلاطونية الحديثة . وقد ركز علي وحدة اللاهوت في الثالوث . ويقول في كتابه " الثالوث " : De Trinitatis " الآب و الإبن والروح القدس ، إله واحد ، وحده مفرد، عظيم ، كلي القدرة ، صالح ، عادل ، رحيم ، غالق كل الأشياء . ما يري وما لا يري ( VII : 6 :12 ) الآب والإبن والروح القدس من نفس الجوهر الواحد ، الله الحالق ، الثالوث كلي القدرة يعمل وهو غير قابل للإنقسام ودون أن يتجزأ ( IX : 21 ) "ليسوا ثلاثة آلهة ولا ثلاثة صالحين ، بل إله واحد ، صالح كلي القدرة ، الثالوث نفسه ( Preface 8 ) . إن إدراك أغسطينوس لوحدة ومساواة الأقانيم الثلاثة قاده إلي إدراك أن الروح القدس إنبثق من الآب والإبن . هذا هو مفهوم ال "فيليوك" \* Filioque "

<sup>\* &</sup>quot; فيليوك " هي التعبير اللاتيني الذي يَعني أن الروح القدس إنبثق من الآب والإبن .

(والإبن أيضا) الذي أدرج في الترجمة اللاحقة للعقيدة النيقوية التي وافق عليها مجمع توليدو " Toledo " الثالث عام ٥٨٩ م . وأصبحت دستورا نهائيا وحاسما للكنيسة الغربية لكنها ظلت حتى اليوم موضع نقاش بين الأرثوذكس، والكاثوليك الذين كانت اللاتينية لغتهم في القداس .

# التعاليم المتعلقة بلاهوت المسيح

في شرحه اللاهوتي لشخص المسيح أكد أغسطينوس الناسوت كما أكد اللاهوت يسوع المسيح ، إبن الله ، هو الله والإنسان ، الإله قبل كل الأكوان ، الإنسان في عالمنا .. ومن ثم ، طالما أنه هو الله ، فهو والآب واحد ، وطالما أنه إنسان ، فالآب أعظم منه " ( Enchiridion 35 ) لا يمكن لخطية آدم أن تغتفر وقحي إلا بالوسيط الوحيد بين الله والإنسان ، يسوع المسيح الإنسان ( Enchiridion 48 ) . ( وقد أكد أغسطينوس بشدة علي إتضاع المسيح الوسيط الحق ، الذي في رحمتك الخفية أظهرته للمتضعين وأرسلته حتى يتعلموا بمثاله نفس التواضع "(Confessions x: 43)

## الخطية والخلاص

إن أعظم العقائد المثيرة للجدل التي تحدث عنها أغسطينوس هي ما يتعلق بالخطية والخلاص . فطبقا لرأي أغسطينوس ، وأن الإنسان خلق في الأصل بلا خطية .لكن حينما قام آدم في كبريائه بمعصية الله ، صار سقوطه من النعمة أمرأ موروثأ لكل الجنس البشري من بعده وقد بني أغسطينوس عقيدته علي كلمات بولس ، "بإنسان واحد (آدم) دخلت الخطية إلي العالم .. إذ أخطأ الجميع " (رو ٥ : ١٢) ، علاوة علي ذلك فإن خطية الإنسان صارت أحط وأردأ لأن الجميع يولدون نتيجة إتصال جنسي بين الرجال والنساء . والنتيجة أن كل الجنس البشري من الكبير حتي أصغر رضيع أو وليد ، جميعهم . كتلة من الهلاك الأبدي"، وبهذه الحالة يستحقون غضب

الله. ومن هذه الحالة الميئوس منها للخطية الأصلية ، ليس هناك ولا واحد ، كلا ، ولا واحد حصل على الخلاص أو يكون مخلصا أو سوف يخلص على الإطلاق ، إلا بنعمة الفادي ( Original sin 34 ) .

#### التعيين السابق

عقب ذلك كان منطقياً جدا في رأي أغسطينوس حيث أنه ليس في الإنسان شي يستحق الخلاص ولا لديه القوة للحصول عليه ، فإن هذا الخلاص يمكن أن يأتي فقط عن طريق عمل نعمة الله ، أي إرسال إبنه لبحيا ، ويوت ، ويقوم ثانية. لكن هذا العمل الخلاصي ، فعال ونافذ المفعول فقط لمن يختارهم الله . لذلك فإن الله يعين سابقا البعض للخلاص والبعض للهلاك وأكثر من ذلك إن النعمة التي يخلص الله بها الإنسان لا تقاوم .فلا يقدر المختار أن يرفضها كما لا يقدر أن ينالها المحكوم عليه بالهلاك الأبدي . حينئذ تعمل النعمة داخل المؤمن لتقديسه ويقول أغسطينوس " النعمة دواء الروح تعمل من الداخل ، كما يعمل الدواء من الخارج علي الجسد "De Civitatis" علي الجسد "علي الجسد "كور الإرادة لتختار ما يرضي الله ، " ليس فقط لكي يعرفوا من ظهور هذه النعمة ، ما ينبغي أن يفعلوه ، لكن أكثر من ذلك لكي بقدرتها يمكن أن يتمموا بالمحبة ما يعرفونه التوبيخ والنعمة " . (Rebuke and Grace 3)

# تأليه المسيحى

فوق ذلك فإن من نال الخلاص سيتمتع بنوع من التأليه . " الله يريد أن يجعل منك إلها ، ليس بالطبيعة مثل إبنه الوحيد الذي له ، لكن بالعطية والتبني ، لأنه كما بالناسوت صار مشاركا في موتك وفنائك كذلك بالإرتفاع يجعلك شريكا في خلوده "ذاك الذي هو إله صار إنسانا " لاهوت الإبن صار شريكا في موتنا حتى نكون نحن شركاء له . في الخلود والحياة الأبدية " .

## تأثير أغسطينوس على الأخرين

سادت آراء أغسطينوس عن الخطية والخلاص على فكر الكنيسة وسيطرت عليه لعدة قرون من الزمن ، حتى أنه يمكن بسهولة التعرف عليها في الفكر اللاهوتي لدي كالفن والمصلحين الذين إتبعوا تلك المدرسة بعينها .أما كيف هاجمها الراهب الأيرلندي " بلاجيوس " في نفس عصر أغسطينوس ، فسنتدارسه معا في فصل لاحق.

## التعليم المتعلق بالكنيسة

أما من جهة عقيدة أغسطينوس عن الكنيسة فقد إعتبرها أغسطينوس أساساً الجسد السري للمسيح . " رأس الكنيسة هو المسيح . والكنيسة جسد المسيح " لكن أيضا " الرأس والجسد مسيح واحد ، ليس لأنه غير كامل بدون الجسد ، لكن لأنه أيضا تنازل ليكون كاملا بنا ومعنا ، و هو الذي بدوننا كامل وتام " Homilies on I John VI. 10. إن الكنيسة أيضا هي شركة المحبة ، وشركة من يحبون معا الله وآبناء الله في المسيح ، وكما سبق القول ، كان لأغسطينوس إهتماما عظيما وتقديرا كبيرا لوحدة الكنيسة . فقد اغتم وتألم كثيرا بسبب الانقسام الذي سببه الدوناتيون ، ومع ذلك كان مستعدا أن يعترف بصلاحية أسرارهم المقدسة ، ولذلك فإنه إلى حد ما بمعنى آخر ، لم يزل معترفا بهم كجزء من جسد المسيح . وكما قال أغسطينوس " كل الأشياء ( أي المقدسات والأسرار المقدسة ) كانت في الحقيقة لهم من قبل ، لكنها لم تنفعهم بشيء ، لأنهم كانوا مجردين من المحبة . فأي حقيقة توجد في الإعتراف بالمحبة المسيحية عند ذاك الذي لا يعتنق وحدة الكنيسة ؟ لذلك عندما يرجعون إلى الكنيسة الكاثوليكية ، يربحون بذلك ، ليس ما كانوا عتلكونه بالفعل ، بل يربحون شيئا لم يكن عندهم من قبل وهو أن تلك الأمور التي امتلكوها ، تصبح حينئذ نافعة لهم ومفيدة . الأنهم في الكنيسة الكاثوليكية ينالون جذور المحبة في رباط السلام وفي شركة الوحدة " . ( Letters XXI : 2 )

## لا خلاص خارج الكنيسة

يتغق أغسطينوس مع "كبريانوس" ( المجلد الثاني صفحة . ٨ ) على الإعتقاد بأنه لا خلاص خارج الكنيسة . لكنه إعتقد أن أعضاء الكنيسة الحقيقيين هم عدد ثابت محدد من القديسين المعينين قبل تأسيس العالم ، والمعروفين لدي الله وحده. "ويقول أغسطينوس ، : " هناك البعض من الذين يعيشون حتى الآن في الشر ، أو حتى ينغمسون في الهرطقات ، أو في خرافات الأمم ، وحتى ذلك الوقت فإن الرب يعرف أنهم خاصته لأنه ، في علم الله المسبق ، ذلك العلم الذي لا يوصف ، كثيرون يعرف أنهم من داخل ، إلا أنهم في الحقيقة من خارج " ( On Baptism V . 2 ). وبالعكس ، كثيرون عن نحكم أنهم من خارج ، يأتون إلى الداخل من خلال مشيئة الله المعيدة عن الفهم .

#### مدينة الله

إن أشهر أعمال أغسطينوس كلها هو كتابه التذكاري " مدينة الله "، في إثنين وعشرين مجلدا ، وقد كتبه في مدة ثلاث عشرة سنة ويعبر الكتاب عن فلسفته للتاريخ الذي حدد علاقة الكنيسة بالدولة . فغي " مدينة الله " يمكن أن تجد فكرة الدولة الثيوقراطية ( التي يديرها الكهنة ) ، وهي التي سادت أوروبا في العصور الوسطي . وقد بدأ أغسطينوس هذا العمل الضخم العظيم جوابا على الإتهام القائل بأن روما سقطت في أيدي القوطيين عام . ١١ م بسبب إهمال عبادة آلهة الأوثان ، وبعبارة أخري كانوا يحاولون وضع اللوم على المسيحيين . بدأ أغسطينوس إجاباته بأن من طبيعة هذا العالم أن يوجد فيه الشر والألم والعذاب والضياع . لم تكن روما لتنجو من ذلك أكثر من أي مديئة أخري . علاوة على ذلك ، كان في روما مسيحيون نعلوا الكثير لإنقاذ الشعب من الأذي . و لم تكن الكنيسة هي التي رغبت في سقوط نعلوا الكثير لإنقاذ الشعب من الأذي . و لم تكن الكنيسة هي التي رغبت في سقوط المدينة . كما كان أغسطينوس يعتقد أيضا أن التخلص من الآلهة القديمة وفقدانها قد

مهد الطريق لمجيء المسيح الله الحق . وقال في إجابته: " إنه هنا يستقر الأمان لدولة باهرة ، لأنه لا يمكن تأسيس أي مجتمع بطريقة مثالية ولا استمراره إلا علي أساس وبرباط الإيمان والتناسق القوي ، حين يكون هدف المحبة وموضوعها هو الصلاح الشامل الذي في ذروته وأصدق سماته هو الله نفسه ، وحينما يحب الناس بعضهم البعض بكل الإخلاص في الله ، والأساس لمحبتهم الواحد للآخر هو محبة الله الذي لا يكن أن يحجبوا روح محبتهم عن عينيه " . (Epistle and Volusianum 137: 17) .

# نظرة أغسطينوس إلى التاريخ

ثم ينتقل أغسطينوس إلى نظريته في التاريخ ، مدينتان تكونهما محبتان. المحبة التي تنشط المجتمع الدنيوي هي محبة الذات لدرجة الاستخفاف بالله ، وتلك التي تنعش المجتمع الإلهي هي محبة الله لدرجة إزدراء الذات. الواحدة تفتخر بنفسها على نفسها ، أما الأخري ففخرها بالرب . الواحدة تنشد المجد من الناس ، الأخري تحسب وجدانها ووعيها بالله كأعظم أمجادها ( De Civitatis Dei XIV : 28 ) ، إن المدينة الأرضية بإلهها - متحدية الروح - شر لا بد منه للزمن الحاضر. فهي تحفظ السلام والنظام المدنى، لكن يجب أن تفسح المجال في النهاية وأخيرا لمدينة الله النامية .إن من تتكون منهم مدينة الله هم المختارون الذين اختارهم للخلاص . الكنيسة المنظورة المنظمة الرئاسة والإدارة هي مدينة الله التي يجب أن تحكم العالم أكثر فأكثر. وستوجد الدولة الدنيوية بجانبها لكنها تزداد إندماجا فى الكنيسة وتتخللها وتصبح تحت سيطرة وسيادة الكنيسة التي بقيادة المختارين كان واجبها أن تحول ، وتمتص وتكمل كل ارتباطات العلاقات الإنسانية القائمة، وكل الأنشطة الإنسانية والمؤسسات ودساتير البشر ، وأن تنظم وتقان وتعلى كل أوجه الحياة . ( Johnson , Paul , A History of Christianity, P. 115 ). وأخيرا فإن الكنيسة نفسها هي المجتمع المسيحي ، المؤلف من كل الأمم والحضارات والثقافات ، و كلها على مستوى واحد ، لأن الجميع خطاة ، والجميع عليهم نفس الواجبات والإلتزامات محصورون بناموس المحبة . إذا كانت هناك قيادة ، فلتكن " أسقفية " وهو الإسم ليس للتمييز لكنه إلتزام . هذا المجتمع الكامل " يحسم جوهر السلام الذي يعرض أكمل مقياس للنظام والارتباط سلام الرابطة التي يتمتع أعضاؤها بالله ويتمتع الواحد بالآخر في الله ". De . ( Cevitatis Dei XIX : 13 ).

# ٤ -- النزاع والجدل والمناظرات مع بلإجيوس بيلاجيوس وحرية الإنسان

كان بيلاجيوس راهباً أيرلندياً ظهر في روما حوالي عام . . . ك م . وكان رجلاً وانر التعليم وعظيم الإهتمام بالأخلاقيات . فلما صدمته المستويات الأدبية والأخلاقية الدنيئة التي شاهدها في المدينة الخالدة ، روما ، بدأ حملة للإصلاح. وكان يؤمن أنه في إمكان قوة وطاقة الطبيعة البشرية أن تنصلح وتتحسن وأن إرادة الإنسان حرة في صنع الإختيارات الأخلاقية الأدبية . ومن وجهة النظر اللاهوتية ، أنكر أن الخطية الأصلية موروثة عن آدم . فخطية كل إنسان تخصه وحده وتقع عليه وحده . فإن آدم أعطي مثالا سيئا ، لكن خطأه لم ينتقل للجنس البشري من بعده . لكنها أضلته فقط لما قرأ بلاجيوس جملة أغسطينوس القائلة : " هبني ما تأمر به ، ومرني بما تريد " رفضها معتبرا أنه إنكار لحرية الإنسان ومسئوليته . إن إتكال كل الناس علي النعمة - في نظر بلاجيوس - خفّض من قيمة النعمة ، وثبط همة الإنسان للسعي الأخلاقي الأدبي .

## أغسطينوس يهاجم بيلاجيوس

لم يدخل أغسطينوس في نقاش وجدل مع بيلاجيوس حتى وصل رفيق لبيلاجيوس يدعي سيلستيوس يدعي سيلستيوس إلى قرطاجنة سعيا وراء الرسامة . وقد إتهم سيلستيوس

بالبلاجيوسية ووجّه إليه اللوم رسميا من سنودس إنعقد في قرطاجنة عام ٢٩٧ م. وعندئذ رافق بيلاجيوس شرقا في أورشليم حيث وجدا معارضة أقل لآرائهما . حينئذ بدأ أغسطينوس يهاجم أفكار بيلاجيوس . فكتب كتابا عنوانه " عن الحرف والروح " On The Letter and the Spirit بين فيه " أن الحرف الذي يقتل هو الناموس الموسوي الذي وضع ما يجب علي المرء أن يفعله لكن لم يمنحه القوة لإتمامه ، والروح الذي يحيي هو الروح القدس الذي به ارتفعت الإرادة وجعل في الإمكان طاعة ناموس الله " . وقد اعتبر أغسطينوس أن بيلاجيوس أخطأ بإنكاره الخطية الأصلية ورفضه الخلاص بالنعمة المسكوبة ، وبتأكيده على قوة الإنسان في أن يحيا بدون خطية . واشتبك جيروم في النقاش ، وكان في نقده قاسيا جدا علي بيلاجيوس ، ودعاه " كلبا بدين الجسم يزداد وزنا يأكل الثريد الأسكتلندي . على أن بيلاجيوس وجد في فلسطين كثيرين آخرين يتعاطفون معه . وفي عام ٤١٥ م في " مجمع اللد " أعلنوا أنه مستقيم العقيدة .

## إدانة البيلاجيوسية

قام أغسطينوس عندئذ بحملة أشد عنفا ضد بيلاجيوس . فأقنع أعضاء مجلسين في شمال أفريقيا بإعلان أن بيلاجيوس مهرطق لأنه أنكر الصلاة ومعمودية الأطفال(وهي إتهامات أنكرها بيلاجيوس) وأيد البابا " إنوسينت " الأول ا Innocent القرار. لكن البابا زوسيموس Zosimus الذي خلف إنوسينت الأول بعد بضعة شهور، القرار. لكن البابا زوسيموس بأن يقلب القرار . لكن في عام ٢١٨ م كان أغسطينوس قد اتصل بالإمبراطور هونوريوس Honorius في بيزنطة الذي أصدر مرسوما إمبراطوريا يدين البيلاجيوسية وأمر بنفي من ينادون وبعلمون بها .عندئذ غير البابا زوسيموس قراره ليتفق مع مرسوم الإمبراطور . ولا نسمع شيئا بعد ذلك عن بيلاجيوس . لكن أحد تلاميذ أغسطينوس السابقين ، جوليان أسقف إبكلائم ، في جنوب إيطاليا دافع عن القضية البيلاجيوسية وإحتج بأن أغسطينوس جعل اعتقاده السابق بالمانوية يؤثر على فكره اللاهوتي المسيحي وأن صلابته في تعليم "سبق التعيين " هو إساءة إلى

الحرية المسيحية . لم يكن مصير جوليان أفضل من بيلاجيوس وأرغم على الرحيل إلى المنفي في الشرق . ومع أن الكنائس الشرقية بدت أكثر قبولا للبيلاجيوسية ، إلا أن البيلاجيوسية إدينت في المجمع المسكوني الثالث في أفسس عام ٤٣١ م .

## كاسيانوس ( كاسيان ) والبلاجيوسية

كان هناك عدد من القادة الذين واصلوا النقاش حول هذا الموضوع ، أخذ بعضهم جانب بيلاجيوس ، والبعض الآخر جانب أغسطينوس لكن الكل يحاول إيجاد حل وسط. كان يوحنا كاسيان John Cassianus أحد هؤلاء ، وقد سافر بكثرة إلي الشرق و أصبح ملماً بحركة الرهبنة في مصر، وقد أسس كاسيان ديرا للرهبان وآخر للراهبات في مرسيليا حوالي عام ٤١٥ م . وإذ كان علي علم بسير المناقشة بين أغسطينوس وبيلاجيوس كتب إنطباعه واستجابته للجدل في صورة حوار ومناظرات مع الرهبان المصريين وفي رأيه ، " تبقي الإرادة حرة دائما في الإنسان . فيمكنها إما أن تهمل نعمة الله أو تبتهج بها " مناظرات يوحنا كاسيان وحتاج في كل نقطة وفي كل أمر إلي النعمة الإلهبة . وكما شرحها كاسيان ، فإن قلب الإنسان مثل حجر الصوان أو حجر القداحة الذي يقدحه الله ، لكن عندما يري الله شرارة الإستجابة الأولي ، يصب نعمته في الإنسان . إن المقدرة علي صنع أول تحول للإرادة تجاه الله هي عطية النعمة . لكن التحول الفعلي هو تعاون الإرادة الطبيعية مع معونة الله الرحيمة . وقد رفض كاسيان رفضا باتا فكرة أن النعمة قوة لا يكن مقاومتها أو ضياعها أو فقدانها .

#### إستمرار الحوار

الواقع أن المناظرة حول العلاقة بين إرادة الإنسان الحرة وقوة نعمة الله لم تتوقف

البتة في الكنيسة . فإلى يومنا هذا يمكن أن نراها في عقيدة سبق التعيين التي ينادي بها أتباع كالفن المدققون ، والإرادة الحرة التي يقول بها الوسليون الميثودست أتباع وسلى Wesleyan Methodists .

## التأثير المستمر لأغسطينوس

مهما يكن شعور الإنسان نحو أغسطينوس ، فلا شك أن أعماله وشخصيته ألقت ظلها علي تاريخ الكنيسة الغربية . لقد تأثرت الكنيسة في عقيدتها وفي بنائها وتركيبها وتشكيلها وتاريخها بأغسطينوس كما لم تتأثر بأي شخص آخر. ويقدم له مؤرخ حديث هذه التحية ، " إن حضارة مدينة العالم المسيحي في العصور الوسطي تدين له (أغسطينوس) أكثر من أي شخص آخر بين آباء الكنيسة. فلقد إتجه إليه كل من غريغوريوس الكبير(بابا روما . 36 - 3.7 م) بخصوص التفسير الكتابي والفكر اللاهوتي ، وشارلمان ( أول إمبراطور للإمبراطورية الرومانية المقدسة بشأن النظرية السياسية ، وبونا فينيتورا أول لاهوتي فرنسيسكاني ) بشأن الصوفية ، وأكويناس ( العالم اللاهوتي الدومنيكاني في العصر الوسيط عام . ١٢٥ ) عن عناصر الفلسفة المدرسية للقرون الوسطي . وفي وقت لاحق ومع مجيء الإصلاح أصبح لوثر وكالفن من تلاميذه ، ومن بعدهما باسكال (الفيلسوف الفرنسي عام . ١٥٥ م ) . وكان كل منهم يأخذ من أسقف هيبو، محركا قويا يبعث به حياة التقوى المسيحية من جديد .

Bottenhouse R.W - A Companion of the Study of ST. Augustine New York, Oxford (1945, p 54)

#### Recommended English Readings

- 1 Boer, H.R.A Short History of the Early Church, pp. 158 163.
- 2 Bruce, F.F.The Spreading Flame, pp. 333 339
- 3 Chadwick, Henry-The Early Church, pp. 216 236.
- 4 Foster, John -Church History 1, The First Advance, pp. 126-129
- 5 Frend, W.H.C.-The Early Church, pp. 210 220.
- 6 Latourette, K.C. A -History of Christianity, pp. 96, 97, 173 181.
- 7 Schaff, Philip -History of the Christian Church, vol. 111, pp. 785 870.
- 8 Walker, Williston A History of the Christian Church, pp. 160 172.
- 9 Wand, J.W.C. A History of the Early Church to A. D. 500, pp 224 233.

For a Catholic appreciation of Augustine see: Pope, Hugh, O.P., ST.

Augustine of Hippo, Image Books, New York, 1961.

۱ - الهنازعات حول " العقيدة في الهسيج

## ناسوت المسيح ولاهوته

كان الموضوع اللاهوتي الذي استغرق مفكري القرن الرابع يختص بعلاقة الأقانيم الثلاثة لله – الآب والإبن والروح القدس . هل هم متساوون ؟ أو هل الإبن والروح القدس أدني مرتبة من الآب ؟ أو هل هما صورتان أو شكلان لأقنوم الآب ؟ هذه هي الأسئلة التي حاولت الكنيسة أن تجيب عليها في الفترة التي قيزت بإنعقاد المجامع في نيقية عام ٣٢٥ م والقسطنطينية عام ٣٨١ م .وبنهاية القرن الرابع تحولت الأنظار إلي موضوع آخر وثيق الصلة – كيف يمكن منطقيا أن يتحد الناسوت واللاهوت في شخص المسيح ؟ كان هذا الموضوع سببا في انعقاد مجمعين مسكونيين ، مجمع أفسس عام ٢٣١ م . ومجمع خلقيدونية عام ٢٥١ م كما سبّب انقساماً في الكنيسة ظل باقياً حتى يومنا هذا .

# اً - أحداث وشخصيات مجمع أفسس عام ٤٣١ م ١ - أبوليناريوس Apollinarius

في الواقع كانت قضية ناسوت المسيح وألوهيته جزءاً من الحوار والجدل في نيقية. فقد تساءل الأريوسيون: "كيف يمكن للمسيح أن يكون إلها كاملا إذا جاع أو عطش أو تعب أو بكي عند قبر لعازر واهتز لتوقع موته ؟ هذه " الإنسانية " في رأيهم ، أنقصت وحطت من قدر صلاح المسيح وهكذا جعلته غير مساو لله الآب . وكان أبوليناريوس من أوائل المفكرين الذين اجتهدوا في هذه المسألة. كان أبوليناريوس أسقف المعقف لاودكية (٣١٠ - ٣٩٠ م)مؤيدا لقرار نيقية وصديقاً لأثناسيوس أسقف الإسكندرية . وكان جيروم أحد تلاميذه . وقد حاول أبوليناريوس صياغة تفسير لطبيعة المسيح الإلهية البشرية على أن الجسد البشري بطبيعته خاطيء . ولكي يكون المسيح بلا خطية وجب أن يأتي إليه روح أو عقل إلهي ليرشد الجسد ويسيطر عليه . لقد أخذ "اللوجوس" الإلهي مكان الروح البشري أو العقل الإنساني في المسيح . وظل الجسم فقط بشريا . وقسك أبوليناريوس بأن الإلهي هكذا جعل الإنساني واحداً معه حتي أن

الله تحمّل أوجاعنا في جسده هو . وقد كتب أبوليناريوس جملة كثيرا ما ذكرت في المناقشات اللاحقة " إن طبيعة الكلمة الإلهية الذي تجسد ، طبيعة متميزة فريدة لا نظير لها " . وقد وجّد الآباء الكابادوكيون النقد إلي أبوليناريوس في زمانه، فقالوا إنه قد " ضحي بكمال ناسوت المسيح " كذلك فإن مجامع روما عام ٣٧٧ م والإسكندرية عام ٣٧٨ م وأنطاكية عام ٣٧٩ م ، ومجمع القسطنطينية المسكوني عام ٣٨١ م ، كلها استنكرت رأيه وأدانته .

#### ٢ - المدرسة الأنطاكية

تركزت مقاومة آراء أبوليناريوس في أنطاكية في ثلاث شخصيات هي " ديودورس الطرسوسي (٣٩٤ م) وثيودور الموبسوستي (٣٥٠ – ٤٢٨ م) ونسطور (٣٨٠ – ٤٥١ م). والكثير من آرائهم تشبه آراء بولس السمسطائي أسقف أنطاكية في القرن الثالث " (أنظر صفحة ١.١ في المجلد الثاني)

#### ديودورس الطرسوسي

كان ديودورس قسا في أنطاكية ثم أصبح أسقفا علي أنطاكية ، وكان عالما ومدافعا قريا عن الإيمان . وبفضل جهوده جاءت المدرسة التفسيرية الأنطاكية إلي الوجود . وكانت هذه المدرسة تتميز بتركيزها علي المعني الحرفي للأسفار المقدسة، مقابل للطريقة المجازية المفضلة في مدارس أخري . لقد دافع ديودورس دفاعاً قوياً ضد الأربوسيين عن ألوهية المسيح وينفس القوة عن ناسوت المسيح ضد أبوليناريوس ، وفي محاولته إعطاء القيمة الكاملة لناسوت المسيح قدم فكرة وجود شخصين في المسيح ، في شكل إتحاد أدبي معنوي . فالذي ولد من مريم هو الإنسان فقط . وكان التجسد هو سكني اللوجوس في إنسان كامل ، كسكني الله في الهيكل . إن إتحاد الناسوت واللاهوت في المسيح يشبه اتحاد الجسد والروح في أي شخص .

#### ثيودورس أسقف موبسوستيا

كان ثيودورس صديقاً وزميل الدراسة ليوحنا فم الذهب تحت إرشاد المعلم ليبانوس وكان من أهل أنطاكية ، وأصبح أقدر عالم كتابي في تلك المدرسة الأنطاكية. وخدم أسقفاً لموبساويستا لمدة ست وثلاثين سنة . وكان الفكر اللاهوتي لدي ثيودورس عن شخص المسيح إمتدادا لفكر " ديودورس الطرسرسي " وكان مهتماً بالمحافظة علي التمييز بين الطبيعتين ، البشرية والإلهية . وقد أطلق ثيودورس علي إتحاد الطبيعتين في المسيح ما أسماه إتحاد أو إقتران أو إندماج الإرادة " بين اللوجوس الإلهي ويسوع الإنسان . ومع أن ثيودورس كان حريصا علي التأكيد علي أنه هناك شخص واحد فقط في المسيح إلا أنه ، بسبب إهتمامه بأن يؤكد علي كمال ناسوت المسيح ، أتهم بأنه يعلم بشخصين، أحدهما إنساني والآخر إلهي .قال عنه مؤرخ حديث " وضع ثيودورس تأكيدا هائلا علي حقيقة الطبيعة الإنسانية لربنا . ويحتمل أن الجدال النسطوري كان بسببه أكثر من أي معلم آخر، وكثيرا ما يشك فيما إذا كان نسطور نفسه نسطوريا ، لكن لا يمكن الشك في أن ثيودورس كان نسطوريا قبل نسطور "" . .Wand , J.W.C .

#### نسطور

كان المسرح وقتئذ معداً لنسطور الذي اشتهر كراهب، بمواعظه في أنطاكية، وصار أسقفاً للقسطنطينية في عام ٤٢٨ م، وسرعان ما انهمك في جدل العقيدة عن المسيح. تمسك جوهريا بنفس وجهات النظر التي تبناها ثيودورس الطرسوسي وثيودوريوس الموبسيوستي لكنه مثل ثيودورس لم يعترف قط أنه اعتقد بوجود شخصين في المسيح. وعلى حد قوله " بالإسم الواحد ، إسم المسيح ، نشير في نفس الوقت إلى طبيعتين .فمن المستحيل أن يفعل الله الكلمة ) شيئا بدون الناسوت " .

كانت النقطة التي وصل فيها نسطور إلى أحد صراع وأعنف صدام مع مدرسة الإسكندرية مع معظم باقي الكنيسة في الحقيقة هي إطلاق تعبير " ثيوتوكوس Theotokos = أم الله على مريم العذراء . في رأي نسطور إن كلمة " ثيوتوكوس " لم تميز بدرجة كافية بين الناسوت واللاهوت في المسيح .وكان يفضل أن يطلق على مريم اللقب "كريستوكوس Christokos " أم المسيح ، ويتعبيره هو " ما يولد من الجسد فهو جسد " وهذه هي نفس كلمات نسطوريوس من عظة ألقاها عن ذات الموضع، " تسألون عما إذا كان يمكن أن تدعي مريم " أم الله " . إذن هل لله أم ؟ إذا صع هذا فالوثنية نفسها معذورة في أن تنسب أمهات الآلهتها . لكن حينئذ يكون بولس الرسول كاذبا لأنه قال عن لاهوت المسيح أنه كان " بلا أب ، بلا أم ، بلا نسب" (عب ٣:٧) \* لا ياسيدي ، مريم لم تحمل في بطنها الله ، فإن المخلوق لم يحمل الخالق غير المخلوق لكن مريم حملت الإنسان الذي هو أداة الله . لم تحبل مريم من الروح القدس في اللوجوس لكن الروح القدس صاغ وكون من العذراء هيكلا يسكنه اللوجوس (يوحنا ٢ : ٢١). الله المتجسد لم يمت ، لكنه أحيا ذاك الذي فيه صار جسدا.إني أكرم الثوب الذي استخدمه الله بسبب الله الذي كان ملتحقا به في داخله وغير منفصل عند إني أفصل الطبيعة لكن أوحد العبادة . لاحظ ما تعنيد هذه العبارة، " ذاك الذي تكون في أحشاء مربم لم يكن الله نفسه لكن الله إتخذه لنفسه (أي كسا نفسه بالناسوت) وبسبب الذي إتخذه ، فإن ذاك الذي قد آخذ يدعي أيضا Quoted by Schaff, . "الله"

Philip, History of the Christian Church, vol. 111, pp. 717-718).

<sup>\*</sup> يمكن إلتماس العذر لنسطوريوس لإتباعه الفكرة السائدة في زمانه بأن بولس هو كاتب الرسالة إلى العبرانيين . ولا يمكننا التأكد بأن الفقرة المشار اليها شاهد صحيح على الوهية المسيح .

#### ٣- كيرلس الأول أسقف الإسكندرية (؟-٤٤٤م) شهرة كيرلس

في عام ٤٩٢ م أصبح كيرلس الأول البطريرك الرابع والعشرين لكرسي الإسكندرية ، خلفا لعمه ثيوفيلس . ويلقي كيرلس تقديرا عظيما من الكنيسة الأرثوذكسية كضليع في تفسير الكتاب المقدس ، وكلاهوتي وواعظ ، ومدافع عن الإيمان . كما تذكره الكنيسة أيضا من أجل خدمة الليتورجية الخاصة بالقديس كيرلس ( القداس الكيرلسي ) المأخوذة عن خدمة ليتورجية القديس مرقس وهي أقدم خدمة ليتورجية في الكنيسة القبطية الأرثوذكسية ، ويقال إن الشعب كان معجبا بصفة خاصة بجمال صوته في إنشاد تسابيح ليتورجية القداس . وترجع شهرته العظيمة في الكنيسة أساساً من حججه دفاعاً عن لاهوت المسيح في مقابل رأي نسطور الأنطاكي . وبغضل جهوده أكثر من أي شخص آخر انعقد مجمع أفسس المسكوني الثالث في عام ٢٣١م.

#### عقيدة كيراس عن المسيح:

عندما سمع كيرلس برآي نسطور عن الثيوتوكوس كان رد فعلد قوياً وعنيفاً ، وقال " إن كان ربنا يسوع المسيح هو الله ، فكيف يمكن للقديسة العذراء التي ولدته أن لا تكون أم الله (ثيوتوكوس) (4, Epistle ad Monachos Aegypti ) كانت الحقيقة الأساسية لدي كيرلس هي لاهوت المسيح ، وكثيرا ما اعتبرته الكنيسة أقدر وأكفأ أستاذ في موضوع التجسد . وقد حمل رأي كيرلس بعض الشبه لرأي أبوليناريوس ، فيما عدا أن كيرلس تمسك بأن ناسوت المسيح كامل حيث كان للمسيح كإنسان – جسد وعقل وروح. وكان يؤمن أن المسيح كيان واحد موحد، متحدا لكنه ذو طبيعتين بشرية وإلهية - كاملتين في الكيان الواحد . وقد لوحظ أنه خلال كل الجدل والحوار كان هناك غموض حول كلمة " طبيعة " . فقد كانت الكلمتان اليونانيتان ( Physis ) وأنطاكية والإسكندرية وكان الدافع وراء تأكيد كيرلس علي عدم إنفصام الوحدة بين في أنطاكية والإسكندرية وكان الدافع وراء تأكيد كيرلس علي عدم إنفصام الوحدة بين

الله والإنسان في التجسد ، هو رغبة كيرلس ألا يس لاهوت المسيح ، بينما كان الإهتمام في أنطاكية هو عدم المساس بناسوت المسيح .

#### كيرلس ضد نسطور

عندما واصل كيرلس الجدل والحوار مع نسطور بالمراسلة كان كيرلس في أول الأمر مجاملاً ومحاذرا لكن المنافسة التقيليدية بين الإسكندرية والقسطنطينية بدأت تظهر تأثيرها على الموقف . علاوة على ذلك كانت هناك شكوي من أربعة مواطنين من الإسكندرية مقدمة إلى الإمبراطور ثيردوسيوس الثاني (في القسطنطينية) عن معاملة كيرلس لهم . فأحال ثيودوسيوس القضية إلى نسطور أسقف القسطنطينية . إلا أن إقامة أسقفية القسطنطينية في مكان القاضي بالنسبة إلى أسقفية الإسكندرية كان أمرا غير مقبول بالكلية من كيرلس ، فكتب رسائل إلى ثيودوسيوس محاولا التأثير عليه ضد نسطور . كما كتب أيضا إلى البابا " سيليستين " في روما ( كانت روما والإسكندرية في تلك الأيام في تعاون تام . فدعا سيليستين إلى عقد مجمع في روما عام . ٤٣ م أدان فيد نسطور مهددا بعزله ومنتدبا كبرلس لتنفيذ الحكم \* وقد وضع كيرلس إثنى عشر"حرما"أناثيما" متهما نسطور بتقسيم كلمات وأعمال المسيح بين الطبيعتين الإلهية والبشرية (مثال ذلك فإن الناسوت لا اللاهوت هو الذي بكي ومات ، كما أن اللاهوت لا الناسوت هو الذي أسكت العاصفة ). حينئذ جري تبادل الرسائل بكثافة وسرعة بين روما والإسكندرية والقسطنطينية ، وبحلول نوفمبر عام . ٤٣ م كان واضحا لكل الأطراف أن مجمعا عاما كان ضروريا للنظر في القضية . وقد دعا الإمبراطور ثيودوسيوس إلى انعقاد هذا المجمع في السنة التالية عام ٤٣٠ م في

<sup>\*</sup> من العسير أن نفهم مقدار قسوة البابا سيليستين حيث أن نسطور كتب مخففا من رأيد ليكون مقاربا لرأي كيرلس ، أعلن نسطور إيمانه " بكلا الطبيعتين اللتين بإتحادهما الأسمي والصافي بغير إمتزاج لهما الإكرام في الشخص الواحد - الإبن الوحيد " .

#### ٤ - مجمع أفسس

#### مجمع مضطرب

مع أن مجمع أفسس إنتهي بإدانة النسطورية والبلاجيوسية إلا أنه كان أكثرالمجامع إضطراباً في تاريخ الكنيسة . فقد غيز بالنزاعات المريرة اللاهوتية والكنسية بين الأحزاب المتنازعة المتصارعة .

#### إدانة نسطور

وصل نسطور أولا إلى أفسس ومعه ستة عشر أسقفا وحرسا مسلحا . ثم ظهر كيرلس الأول مع خمسين أسقفا مصرياً بخلاف الرهبان ، والخدم والبحارة. وقد وجد كيرلس حليفاً في ميمنون أسقف أفسس الذي كان معارضاً لنسطور . أما الأسقف يوحنا الأنطاكي الذي كان يساند نسطور فقد تعطل في الطريق مع أساقفته . قرر كيرلس طلب عقد الإجتماع في كنيسة الأسقف ميمنون وهي كنيسة القديسة مريم ، وقد رفض نسطور الحضور حتي تصل جميع الوفود (تعطل وقد روما أيضا فتأخر عن الوصول) وقد قام المجمع بحضور مائة وستين أسقف بالإستماع إلي رأي نسطور ودراسته واتفقوا علي إدانة نسطور بهذه الكلمات " الرب يسوع المسيح الذي جدن عليه نسطور يحكم بواسطة هذا المجمع المقدس بأن يستبعد نسطور من وظيفة الأسقفية وكل شركة كهنوتية ". وأرسلوا إلي نسطور الرسالة التالية " إلي نسطور \_ يهوذا الجديد – إعلم أنه بسبب تعاليمك المتمردة وعصيانك لقوانين الكنيسة ، فإنه في اليوم الثاني والعشرين من شهر يونية الجاري عام ٢٣١ م وعملا بلوائح وبقوانين الكنيسة ، قرر المجمع المقدس عزلك كما قرر أنه لم يعد لك أي رتبة في الكنيسة ". إستقبل قور المجمع المقدس عزلك كما قرر أنه لم يعد لك أي رتبة في الكنيسة ". إستقبل شعب أفسس القرار بالهتاف والفرح ورافقوا كيرلس إلي بيته في موكب بالمااعل .

#### الإمبراطور يدين كلا الحزبين لكن كيرلس ينتصر أخيرا

بعد أيام قليلة وصل يوحنا أسقف أنطاكية مع وفده وعقد مجمعا مضادا تم فيه التصويت علي إعلان أن كيرلس وممنون هرطوقيان ، وعلي عزلهما من وظائفهما . فلما وصل أعضاء وقد بابا روما أخيرا جمعهم كيرلس مع الوفود المؤيدة له وأصدر المزيد من الإدانات علي يوحنا ونسطور عندئذ رفع كلا الحزبين إستئنافا إلي الإمبراطور ثيودوسيوس الثاني . ولأن الأمر اختلط عليه، صدَّق أولا علي قرارات كلا الطرفين ، بعزل كيرلس وممنون ونسطور . ثم أمر بسجنهم. تلا ذلك مزيد من الإستئنافات والمداولات وانفض مجمع أفسس في أكتوبرعام ١٣٤٨م . وأطلق سراح كيرلس وممنون ، وصدر الأمر بإعادة جميع الأساقفة إلى أسقفياتهم . أما نسطور فكان أقل حظا . فبناء على طلبه أعيد إلى ديره السابق في أنطاكية ، متخليا عن أسقفية القسطنطينية.

#### إتفاق كيرلس والأنطاكيين علي صيغة جديدة بعد أفسس

في السنتين التاليتين بذلت المساعي مجددة لرأب الصدع بين أنطاكية والإسكندرية . وفي الواقع ، فإنه طوال هذه المناقشات الخاصة بالعقيدة في المسيح لم تكن الأفكار اللاهوتية للكنيستين بعيدة تماما . فقد أرسل يوحنا وثيودورت الأنطاكي صياغة جديدة للعقيدة إلي كيرلس ، هذا نصها ،" لذلك نحن نعترف بربنا يسوح المسيح إلها كاملاً وإنساناً كاملاً ..وبأنه تم إتحاد بين الطبيعتين ، لذلك نقر بالمسيح الواحد .. وأن القديسة العذراء هي أم الله (ثيوتوكوس) لأن الله ( الكلمة ) تجسد وصار إنسانا ، وفي حبلها إتحد هو نفسه مع الهيكل الذي أخذه منها ،وقد وجد كيرلس أن هذا البيان مقبول ولو أنه انتقد من بعض زملاته من أجل هذا العمل . وعلي أي حال فإنه أصر علي حرمان وعزل نسطور . وكان الأنطاكيون مستعدين أن يضحوا بشخص نسطور في سبيل الوحدة ، بل إن كنيسته حرمته (جعلته أناثيما) بسبب البدع الشريرة والدنسة لكن بغير توضيح لطبيعة هرطقته .

#### نسطور والكنيسة النسطورية

إن بقية تاريخ نسطور كما سجله بنفسه في ترجمته لسيرة حياته تحت عنوان" المأساة " تاريخ محزن يحرك العواطف . فقد أخرجوه من الدير وطردوه إلي المنفي ، أولا في جزيرة العرب " ، وأخيرا في " واحة الخارجة " في الوجه القبلي في مصر حيث مات حوالي عام . 50 م\* . وكثيرون من أصدقائه طردوا وصودرت أملاكهم مؤلفات نسطوريوس صودرت وحظرت وحرمت قراءتها أو نسخها أو حفظها وصدر مرسوم امبراطوري يمنع المنتمين إلي الكنيسة النسطورية أن يسموا أنفسهم مسيحيين ، فأطلق عليهم إسم "السمعانيون " (علي إسم سمعان الساحر) واجتماعاتهم محظورة .

#### التاريخ المتأخر للنسطوريين

بالرغم من الإجراءات القاسية التي أتُخذت ضدهم ، وبالرغم من غياب قائدهم ، فلقد ثبت النساطرة واستمروا ككنيسة في سوريا وبلاد فارس (إيران). وأنشأوا فيما بعد نشاطاً إرسالياً تبشيرياً واسعاً. وأقاموا جماعات لهم في الجزيرة العربية والهند (مالابور) وتركستان والصين ومايزال لهم وجود في العراق وإيران لكنهم يُعرفون بالكنيسة الأشورية أو " كنيسة الشرق " ويعتبر" الكلدانيون" فرعا من الكنيسة النسطورية التي تعترف بسلطة بابا روما .

<sup>\*</sup> أحد الأشياء الأخيرة التي قيل إن نسطور كتبها بعد سماعه عن استمرار المشادات حول العقيدة عن المسيح كانت كما يلي " أعز أمنية لي أن يتبارك الله في السماء وعلي الأرض . أما عن . " . " محروما . أرجو من الله أنه حينما يصب الناس لعناتهم علي ، يتصالحون معه " . From The "Tragedy "

#### Recommended English Readings

- 1 Atiya, Aziz S A History of Eastern Christianity, pp. 45 48
- 2 Boer, Harry R. A Short History of the Early Church, pp. 165-171.
- 3 Bruce, F.F., The Spreading Flame, pp, 311 312.
- 4 Chadwick, Henry, The Early Church, pp. 192 200.
- 5 Danielou, Marrou, The Christian Centuries, vol. 1, pp. 335 347
- 6 Duchesne, Louis, The Early History of the Church, vol. 111, pp.219 270.
- 7 -Foster, John, The First Advance, pp. 140 141.
- 8 Frend, W.H.C.The Early Church, pp. 224 230.
- 9 Latourette, K.S.A History of Christianity, pp. 164 170
- 10 El Masry, Iris H The Story of the Copts, pp. 192 207.
- 11 Schaff, Philip -History of the Christian Church, vol. 111, pp. 705 733.
- 12 Walker, Williston A History of the Christian Church, pp. 131-137.
- 13 Wand, J.W.C -A History of the Early Church to A.D 500, pp. 218 224.

# ب - أحداث وشخصيات مجمع خلقيدونية (١٥٥م) إستمرار الحوار حول العقيدة في المسيح

مع أن عقداً من الزمن مر في سلام نسبي بعد مجمع أفسس في سنة ٤٣١ م، بقي الموضوع الأساسي بدون تسوية . فكانت الأحزاب المختلفة ما تزال متنازعة . لكن الشخصيات الآن تغيرت . فقد صار فلافيانوس (ليس الأنطاكي) أسقفاً للقسطنطينية ومات كيرلس الأول في سنة ٤٤٤ م ليخلفه "ديوسقورس" \*(٤٤٤ – ٤٥٤ م) بطريركا للإسكندرية . ومع أن ديوسقورس لم يكن بمثل علم كيرلس ، إلا أنه كان مصمما علي المضي في النضال ضد المدرسة الأنطاكية . وكان ثيودوروس (٣٩٣ – ٨٥٤ م) على رأس المدرسة الأنطاكية ، وكان يدعي أوغسطينوس الشرق . وقد إشتهر بكونه لاهوتياً وراعياً وكارزاً ربح عشرة الآف مارسيوني للكنيسة الأرثوذكسية . أما رابع شخصية هامة فكانت أوطاخي (أفتيخوس) ( ٣٧٨ – ٤٥٤ م ) الأب المشرف على دير قريب من القسطنطينية .

#### العقيدة عن المسيح - لدي أوطاخي

قام أوطاخي - الذي لم يكن راضيا عن المصالحة والحل الوسط بين كيرلس الأول ويوحنا الأنطاكي ، بوضع صياغته الخاصة عن موضوع " العقيدة في المسيح " فقال إنه كانت هناك طبيعتان قبل التجسد طبيعة إلهية وطبيعة بشرية ، لكن بعد التجسد

<sup>&</sup>quot; لاحظ قضية ديوسقورس كمثل للحرب المكبوتة على الشخصيات في الكنائس المختلفة . فقد كان ديوسقورس بالنسبة للفلسطينيين والمصريين وغيرهم " مبشراً رسوليًا وشهيداً حقيقياً " الرجل الذي رفض أن يركع للبعل في مجمع الإنشقاق " ( أي مجمع خلقيدونية ) لكنه عند " ليو " ، بابا روما " كان المصري الأفاق والمحتال ، والمبشر بأخطاء الشيطان " .

إمتزجت الطبيعتان هكذا معا حتى أصبحت هناك طبيعة واحدة فقط ، وهذه كانت طبيعة إلهية تماما . ولم يكن يؤمن أن يسوع كان من نفس جوهر الإنسان – أي أنه لم يكن يؤمن أن بشرية المسيح مثل بشريتنا . وقد عُرف هذا الرأي فيما بعد ب " خلط الطبيعتين " ولم يعد تتمسك به أي جماعة مسيحية كبري .

#### مجمع ثان في أفسس

أجاب ثيودوريت على أوطاخي في محاورة طويلة تسمي" إيرانستيس Eranistes (ومعناها الشحاذ أوالشخص الذي يصنع ثوبا من الأسمال). واقتنع الأسقف فلافيانوس بأن يدعو أوطاخي للمثول أمام مجمع في القسطنطينية في عام ٤٤٨ م، وقد حوكم أوطاخي وأدين بأنه اعتنق مباديء أبوليناريوس. وقد رفع ديوسقورس الذي دافع عن أوطاخي – إستئنافا لدي الإمبرطور ثيودوسيوس الذي قرر بأن القضية يجب أن تسوي في مجمع عام. وهكذا أقيمت الدعوة إلى عقد مجمع أفسس الثاني في عام ٤٤٩ م.

#### البابا ليو الأول وكتابه المسمي " طومس "

نحن الآن أمام ظهور شخصية قوية من الكنيسة الغربية ، هو " ليو " الأول (بابا روما) الذي تابع الإجتماعات السابقة بإهتمام عظيم مع أنه لم يحضرها قط . وأعد وثيقته الخاصة لهذه المناسبة ، وهي كتابه المسمي (طوم) إلي فلافيانوس " إن في المسيح طبيعتين كاملتين تماما مجتمعتين معا في شخص واحد .. وقد ظلت الخاصية أو الصفة المميزة لكل طبيعة ومادة وجوهر تامة ومندمجة في شخص واحد ، الجلال إتخذ لنفسه الإتضاع ، الجبروت لبس الضعف ، الخلود إرتدي جسد الموت .كل طبيعة في إتحادها مع الأخري أدت العمليات المناسبة لها ..في يسوع لم يكن الناسوت الحقيقي ، ولا اللاهوت الحقيقي يوجد بدون الآخر" ، لأول مرة غامر أسقف من روما ،

لم يكن يعرف إلا اللاتينية ، غامر بالدخول في حلبة النزاع اللاهوتي . إقتصرت مصطلحاته الفنية على اليونانية .

#### ديوسقورس في مجمع أفسس الثاني

ظهر المندوبون من روما في أفسس (لكن بدون ليو) حاملين معهم وثيقة الطوم، ووثائق أخري .لكن الإجتماع كان تحت سيطرة ديوسقورس الذي حرص علي أن تُقرأ فقط الوثائق التي في صالح الفكر الإسكندري فلم تُقرأ الوثيقة "طوم" مطلقاً . وبناء علي طلب البلاط الإمبراطوري ، أعيد أوطاخي إلي منصبه . أما ثيودوريت وكل الآخرين المشتبه في إنتمائهم إلي النسطورية فقد عُزلوا . كما عزل فلافيانوس ومات متأثرا بإصابات قبل إنه عاني منها علي أيدي بعض المندوبين. لقد كان إجتماعا هائجا حتي " ليو" عُزل وعينوا بدلامنه كاهنا إسكندرانيا . لفترة وجيزة كانت القوانين والمعتقدات التي أعلنها أوطاخي تتصاعد قيمتها. وقد أيد الإمبراطور ثيودوسيوس قرارات المجمع وكان ليو عاجزا عن أن يفعل شيئا أكثر من التشهير بالمجمع بأنه "

<sup>\*</sup> عن وجهة نظر كاتب قبطي أرثوذوكسي بخصوص مجمع أفسس في عام ٤٤٩ نحيل القاري، إلى " قصة الأقباط " للكاتبة إبريس حبيب المصري " الصفحات ٢١٥ – ٢٢٣ . هذا الكتاب يقدم أوطاخي علي أنه نقض رأيه وقبل الرأي المستقيم عن المسيح ، مبررا بذلك إعادته إلى مركزه . بناء عليه فإن قرارات المجمع لم تتضمن تأبيد الفكر اللاهوتي الهرطقي لأوطاخي . إن إختلاف الإتجاه في الروايتين المتعلقتين بمجمع أفسس عام ٤٥٩ م وأيضا مجمع خلقيدون عام ٤٥١ م إختلاف عظيم، لدرجة أن محاولة التسوية عند هذه النقطة كانت مستحيلة . إنها حقيقة محزنة في تاريخ الكنيسة أن الأفكار بقيت علي ما هي عليه لا تقبل الترفيق لأكثر من . . ١٥ سنة. البيان المسجل في متن النص أعلاه يبدو للكاتب أنه يمثل إجماع معظم المؤرخين الكبار الثقاة .

#### الموقف يتغير لصالح ليو

جرت الآن عدة أحداث غير متوقعة غيرت تماما من المنظر السياسي في الإمبراطورية والكنيسة . إذ قتل الإمبراطور ثيودوسيوس عندما سقط من فوق حصائد، وخلفته أخته بولشريا Pulcheria " التي ، بعكس ثيودوسيوس ، لم تكن متعاطفة مع الإسكندريين بل مع ليو . وقد أمنّت بولشريا مركزها السياسي بزواجها من الجنرال (مارسيان )الذي كان يسيطر علي الجيش .كذلك فإن الأسقف " أناتاليوس من الجنرال (مارسيان )الذي كان يسيطر علي القسطنطينية كان مصمماً علي تأكيد إدعاءات القسطنطينية بأنها تلي روما فقط مكانة . حينئذ رأي ليو الفرصة سانحة لهدم القرارات التي صدرت في أفسس سنة ٤٤٩ م ، وهكذا بأمر من مارسيان التأم مجمع عام آخر في ٨ أكتوبر - إلي أول نوفمبر سنة ١٥٩ م في خلقيدون ، الذي صار يعرف بالمجمع المسكوني الرابع .

#### الحكم علي ديوسقورس في خلقيدون

يقدر عدد المندوبين الذين حضروا مجمع خلقيدون ما بين خمسمائة إلي ستمائة مندوب . وكان كل المندوبين من الكنائس الشرقية فيما عدا أربعة من روما. لكن بساندة وتأييد بولشيريا والإمبراطور الجديد، مارسيان ، سيطر هؤلاء الأربعة علي المجمع . فأجلسوا ديوسقورس في وسط الإجتماع كشخص متهم .وروجعت القرارات التي أتخذت في أفسس في سنة ٤٤٩ م ورُفضت .وقد أخذ المندوبون واحدا فواحدا ينحازون إلي جانب مندوبي البابا وأقروا الوضع الجديد، لكن ديسقورس لم يذعن قط

لأي نقطة ، حتى بعد أن تخلي عنه بعض أعضاء وفده "وحكم عليه وعلى خمسة أساقفة آخرين بالعزل وأعيد تيودوريت وإيباس أسقف أديسًا إلى مركزيهما وإسترد فلافيانوس إعتباره بعد وفاته ، وأدين أوطاخى مرة ثانية .

#### العقيدة الخلقيدونية في المسيح

وجه المجمع الآن إنتباهه إلى كتاب ليو" الطوم " The Tome " وركز على وضع بيان منقح" للعقيدة في المسيح".وأخذ المجمع أربع جلسات في تفسير المعني الدقيق باليونانية واللاتينية.وكتب النص الأساسي باليونانية .عمليا، مع أن قوام قانون الإيمان الخلقيدوني مشتق من "الطوم" فإن بعض مادته جمعت من رسالة كيرلس الثانية إلي نسطور وخطاب كيرلس إلي يوحنا الأنطاكي في عام ٣٣٤ م ( بعد مجمع أفسس الأولى).وكانت النقطة الهامة الرئيسية البارزة تدور حول الطبيعة الواحدة" فالأولى).وكانت النقطة الهامة الرئيسية البارزة تدور على شجب تطرف نسطور (أقنومين) وتطرف أوطاخي (خلط الطبيعتين) ، وإتفقوا على الإقرار بأنه بعد التجسد كان المسيح شخصاً واحداً ذا طبيعتين بدون إختلاط أو تغيير أو تقسيم أو إنفصال .

<sup>\*</sup> عندما سئل ديوسقورس أن يوضح إيمانه في طبيعة المسيح قال: " إذا وضعت قطعة من الحديد في النار حتى تلتهب إحمرارا ثم ضربتها بالمطرقة على السندان ، فإن الحديد هو الذي يتلقي الضربات وليست الحرارة المتوهجة أي الإحمرار ، حتى ولو أن الحديد والحرارة المتوهجة هما وحدة واحدة لا يتجزأ . ومع أنه لا يتجزأ فإن الحرارة لا تختلط بالحديد مطلقا ولا تندمج فيه ولا تتغير به . نفس الشيء يصدق على الحديد ، وبدرجة ما يرمز إلى تجسد ربنا حيث إتحدت فيه الطبيعتان ، الألوهية والناسوت بلا إختلاط ولا إمتزاج ، ولا تغيير، مع أنهما لم يفترقا قط حتى ولا للحظة أو طرفة عين ". هذا الإتحاد يعرفه ويحدده آباء كنيسة الإسكندرية بأنه "طبيعة الله الواحدة الكلمة صار جسدا" .

الكثيرين تغيبوا عن عمد. إن الإصرار علي" الطبيعتين " بعد التجسد أمر غير مقبول لدي الإسكندريين ،علاوة علي ذلك فإن إستعادة النسطوريين وثيودوريت وإيباس لمراكزهم كانت بصفة خاصة إجراء هجوميا . وكضربة أخيرة أعلنت إبرشية القسطنطينية أنها التالية لروما فقط ، مزيحة الإسكندرية من مكانها .من أجل هذا الأمر لم يخضع الإسكندريون قط لرئاسة أسقفية روما .وهذه ملاحظة واحد منهم " أي شيء أوضح من هذا ؟ ها إن نسطور أخذ بثأره . والأساقفة في خلقيدون ومحرصهم البابا " ليو " كانوا شلة نسطوريين .أيَّة كوميديا هذه ! كانوا يحرمون نسطور ويقننون ( Quoted Louis Duchesne , The Early History of the Church , vol . )

فيما يلى الجزء الرئيسي من قانون الإيمان الخلقيدوني .

#### قانون الإيمان الخلقيدوني \*

" فلهذا ونحن تابعون الآباء القديسين . كلنا بصوت واحد نعلم البشر أن يقروا بالإبن الوحيد ربنا يسوع المسيح الكامل في اللاهوت والكامل أيضا في الناسوت ، وله حق وإنسان حق ذو نفس ناطقة وجسد ، جوهر واحد (هوموأوسيون) مع الآب بحسب اللاهوت ومن نفس الجوهر معنا بحسب الناسوت وهو مثلنا في كل شيء ماعدا الخطية وحدها ، مولود من الآب قبل كل الدهور بحسب اللاهوت ، وفي هذه الأيام الأخيرة ومن أجلنا ومن أجل خلاصنا ولد من مريم العذراء (الثيوتوكوس) والدة الإله بطبيعتين غير ممتزجتين ولا متغيرتين ولا منقسمتين ولا منفصلتين . والفرق بين بطبيعتين لم يتلاش بإتحادهما بل بالحري إن خواص كل طبيعة منهما الخاصة باقية ومحفوظة ومجتمعة في شخص واحد (prosopon) وأقنوم واحد المولود الوحيد منفصل ولا منقسم إلي شخصين ، بل الإبن الوحيد والمولود الوحيد ، الله الكلمة

<sup>\*</sup> أنظر أيضاً النص في كتاب " علم اللاهوت النظامي " صفحة ١٧٦ ، ١٧٧ .

Theon Logon الرب يسوع المسيح . كما أعلن عنه الأنبياء منذ البدء . وكما علمنا الرب يسوع المسيح نفسه وكما تسلمنا قانون إيمان الآباء القديسين ."

# "تأثير خلقيدون على قانون الإيمان المشيخي الوستمنستزي Westminster Confession

عكن أن نجد تأثير خلقيدون في قوانين الإيمان لدي اليونانية واللاتينية ومعظم الطوائف البروتستانتية . وهكذا يمضي نص قانون الإيمان الوستمنستري (١٦٤٣ - ١٦٤٢ م ) المعتمد لدي المشبخيين قائلاً : " إن إبن الله الأقنوم الثاني في الثالوث وهو الله الحق الأزلي من جوهر الآب ومعادل له ، لما جاء ملء الزمان أخذ لنفسه طبيعة الإنسان مع كل خواصها الجوهرية وكل ضعفاتها العامة ولكن ما خلا الخطية وحدها فحبل به بقوة الروح القدس في بطن العذراء مريم ومن جوهر جسدها وبذلك إتحدت طبيعتان صحيحتان كاملتان متميزتان - هما اللاهوت والناسوت - إتحادا غير منفصل في شخص واحد بدون تحويل ولا تركيب ولا إختلاط . وذلك الشخص إله حق وإنسان حق بل مسيح واحد والوسيط الوحيد بين الله والإنسان . Westminster .)

#### الكنائس غير الخلقيدونية

إنه لشيء مؤسف أن نعترف بأن قانون الإيمان الخلقيدوني يرفض الكنائس المدعوة كنائس "الطبيعة الواحدة "(أو اللاخلقيدونية) الموجودة في زماننا الحاضر وهي كنائس الأقباط الأرثوذكس ، والسريان الأرثوذكس (اليعاقبة) ، والأرمن الأرثوذكس والأحباش الأرثوذكس. هذه الكنائس تري أن القانون الخلقيدوني قريب جدا من النسطورية ، ويبدو لكاتب هذا الكتاب أن موضوع "العقيدة في المسيح " ، الذي

<sup>\*</sup> أنظر أيضاً النص في كتاب " علم اللاهوت النظامي " صفحة ٧٨٩ ، ٧٩ .

نسيه الغرب تقريبا مازال له أهميته في الشرق . ولكي نقد ولي الكنائس غير الخلقيدونية ،ننقل مقتطفات من إيضاح الكنيسة القبطية الأرثوذكسية ورأيها في موضوع العقيدة عن المسيح الذي أدلي به أسقف الدراسات اللاهوتية العليا والثقافة القبطية والبحث العلمي بالقاهرة نيافة الأنبا غريغوريوس فقد قال :

# المقتطفات المنقولة من خطابه في إجتماع ممثلي الكنيسة في أورشليم ١٩٥٩ م (١) - بيان الأنبا غريغوريوس

" إني أتجاسر وأقرر أن كل الجدال الدائر بين الكنائس الكاثوليكية الرومانية ، والبروتستانتية والخلقيدونية من جانب ، وكنائس " الطبيعة الواحدة " أو الأرثوذكسية اللاخلقيدونية من الجانب الآخر ، إنما هو في جملته جدال فلسفي ، أثير بسبب الإصطلاح الصحيح الذي يجب أن يستخدمه المسيحيون للتعبير عن إيمانهم بنوع الإتحاد الموجود بين لاهوت وناسوت ربنا ومخلصنا .

#### (ب) - طبيعة واحدة

نحن شعوب الشرق نخاف جدا من إستخدام الاصطلاحات الفلسفية في تعريف المعاني . إن الكنائس الأرثوذكسية الخلقيدونية تؤمن بلاهوت المسيح كما تؤمن بناسوته . لكن المسيح بالنسبة لنا هو " طبيعة واحدة ". وقد يبدو هذا متناقضا .ومهما تكن التناقضات العقلائية المنطقية فإن كنيستنا لا تري أي تناقض في إعترافها ، وإقرارها بخصوص طبيعة المسيح . فهناك دائما حل سري روحي غير مدرك بالعقل يذيب ويحل ويتغلب علي كل التناقضات . بسبب هذه الخبرة السرية الروحية فنحن لا نسأل دائما لماذا وكيف .

#### (ج) - الألوهية والبشرية متحدثان في المسيح

"الإيمان الأرثوذوكسي طبقا لإقرارنا هو أن ربنا كامل في ألوهيته وكامل في يشريته . على أننا لا نجرؤ على القول بأنه هو الله وإنسان معاً لأن هذا التعبير يتضمن الإنفصال . بل بالأحرى هو الله المتجسد . فاللاهوت والناسوت متحدان فيه إتحاداً تاماً أي في الجوهر ، والأقنوم ، والطبيعة . لا إنفصال أو إنقسام بين لاهوت وناسوت ربنا. فمنذ نفس لحظة حلول " الكلمة " الإلهية في أحشاء مريم ، فإن الأقنوم الثاني من الثالوث المقدس ، إتخذ لنفسه من دم القديسة مريم جسداً بشريا كاملا وروحا إنسانيا عاقلا وجعل نفسه واحدا مع الناسوت الذي تسلمه من العذراء مريم .لذلك فإن " الواحد" المولود من القديسة مريم هو الله المتجسد : جوهر واحد ، شخص واحد ، أقنوم واحد ، طبيعة واحدة ،أو يمكن القول أنه طبيعة " واحدة " من بين طبيعتين . وبعبارة أخرى فنحن نتكلم عن طبيعتين قبل حدوث الإتحاد ، لكن بعد الإتحاد فلا شيء سوي طبيعة " واحدة" طبيعة واحدة لها صفات الطبيعتين .

#### (د ) - لا أوطاخية

"ومن ثم فإن الإتحاد الذي تؤمن به الكنائس الأرثوذكسية اللاخلقيدونية يختلف جوهريا عن نوع الإتحاد الذي أعلنه أوطاخي . قال أوطاخي أن ربنا طبيعة واحدة ، لكن هذا الإتحاد مبني على فكرة أن ناسوت المسيح تم إمتصاصه وذوبانه تماما في لاهوته وتلاشي تماما مثل نقطة خل في المحيط . إن أوطاخي في حقيقة الأمر ، ينكر الوجود الحقيقي لناسوت المسيح .

إن الكنائس الأرثوذكسية اللاخلقيدونية - على عكس أوطاخي -تعترف بأن المسيح طبيعة " واحدة " محفوظ فيها تماما كل الصفات البشرية وكل الصفات الإلهية حفظاً تاما بلا إختلاط ولا إمتزاج ولاتغيير ، إنه إعتراف يصرخ به الكاهن القبطي

الأرثوذكسى في خدمة ليتورجية القداس رافعا بيديه صينية القربان المقدس.

#### هـ- إتماد حقيقي لكن لا إختلاط بين الطبيعتين

" آمين ، آمين ، آمين ، أؤمن وأعترف للنفس الأخير أن هذا هو الجسد المحيى واهب الحياة، الذي أخذه إبنك الوحيد ربنا وإلهنا ومخلصنا يسوع المسيح ، من سيدتنا ملكتنا كلنا والدة الإله ، القديسة مريم . وجعله واحدا مع لاهوته بلا اختلاط ولا امتزاج ولا تغيير . أؤمن أن لاهوته لم يفارق ناسوته لحظة واحدة ولا طرفة عين" . إذن اللاهوت باق محفوظ والناسوت باق محفوظ ومع أن المسيح ذو طبيعتين ، فإنه ليس ذا طبيعتين بعد الإتحاد ، كما قال ديوسقورس بابا الإسكندرية، أن اللاهوت لم يختلط بالناسوت ولم يمتزجا معا ولا تبدلا ، كل منهما إلى الآخر. أن اللاهوت والنأسوت متحدان ليس بمعنى مجرد الضم أو الإرتباط أو الإتصال، لكنهما متحدان بالمعني الحقيقي لكلمة إتحاد . لكن كيف يحدث هذا ؟ كيف إتحدت معا الخصائص والناسوت في طبيعة واحدة بلا اختلاط ولا امتزاج ولا تغيير، هذا ما لا نعرفه ، وكيف يمكن أن يكون للمسيح صفات وخصائص كلا الطبيعتين لكن ليس له طبيعتان ، فإن هذا ما لا نعرفه أيضا. وقد يبدو هذا غير منطقي ومتناقضا . شيء واحد نحن متأكدون مند ، أن هناك نوعا من الإتحاد الذي يفوق كل إدراك المفاهيم البشرية والمتناقضات الإنسانية . إنه إتحاد حقيقى .وقد نتكلم أحيانا عن طبيعة إلهية وطبيعة بشرية لكن هذا الإنفصال موجود في عقولنا فقط . وفي الحقيقة ليس هناك طبيعتان بعد الإتحاد . ولم يحدث أن الطبيعة الإلهية والطبيعة البشرية إنفصلتا الواحدة عن الأخرى ، ثم اجتمعتا معا في إتحاد . وأما ما حدث فهو هذا ، أن الأقنوم الثاني للثالوث المقدس المبارك قد نزل وحل وسكن في بطن العذراء واتخذ لنفسه جسدا بشريا وروحا إنسانيا ، طبقا لما يعلنه القديس يوحنا " والكلمة صار جسدا " (يو ١ : ١٤ ) . ولا توجد كلمة غير كلمة " صار " أقوي دلالة على الإتحاد التام الذي حدث . كان يمكن للكتاب المقدس أن يستخدم تعبيرا آخر لكنه لم يفعل ولا يوجد إزدواج هنا بين الطبيعتين .فلا توجد إلا طبيعة " واحدة " فقط . هذا برهان حقيقي على الإتحاد بالمعنى الذي تقره وتعترف به الكنائس الأرثوذكسية غير الخلقيدونية .

#### (و) - مثل إتحاد الروح والجسد

" إن الإتحاد بين اللاهوت والناسوت يشبه بالإتحاد بين الروح والجسد في الإنسان. فمع أن الروح والجسد يختلفان الواحد عن الآخر في الجوهر ، فإن الإتحاد بينهما جعل منهما طبيعة واحدة فقط وهي التي نشير إليها بالتعبير " الطبيعة الإنسانية " . هناك تشبيه آخر قد يكون أوضح ، هو الإتحاد الموجود بين الفحم والنار في جمرة أو فحم متقد ، ومهما يكن فإن الإتحاد في المسيح لا يمكن أن يشبه أو يقارن بأي نوع من الإتحاد الذي نعرفه في خبراتنا الإنسانية . " إنه إتحاد لا نظير له". " مرة أخري أكرر أننا نؤمن بطبيعة " واحدة " . هذه الطبيعة ليست هي اللاهوت وحده ولا الناسوت وحده . إنها طبيعة " واحدة " لها صفات وخصائص

(ز) - الإختلاف حول خلقيدون إختلاف ضئيل

الطبيعتين بلا اختلاط ولا امتزاج ولا تغيير.

"والآن يبدو لي أن الإختلاف بين إقرارنا الذي نعترف به وبين الإقرار الذي تعترف به الكنائس الخلقيدونية إختلاف تافه ضئيل . إنها مسألة تعبير عن نفس المعني ونفس الحقيقة اللاهوتية . إنني أعتقد أن هذا صحيح إلى حد كبير ، ما زلنا نحتفظ بأسبابنا للتمسك بتعبيرنا التقليدي " طبيعة واحدة للكلمة المتجسد " . طبيعة واحدة لها خصائص وصفات الطبيعتين بلا إختلاط ، ولا إمتزاج ، ولا تغيير . هذه الأسباب يمكن إجمالها في النقط التالية :

### أولا: لا يوجد نص كتابي واحد يبرهن بصورة قاطعة حاسمة على أن المسيح طبيعتان بعد الإتحاد

" وعلى العكس فإن كل النصوص الكتابية في جانبنا ، ونذكر فقط فقرات قليلة كأمثلة:

يقول القديس يوحنا بكل صراحة ووضوح " والكلمة صار جسدا وحل بيننا " ( يوحنا ١ : ١٤ ) .

وني سفر الرؤيا يعلن ربنا ، " أنا هو الأول والآخر ، والحي وكنت ميتا وها أنا حي إلي أبد الآبدين آمين . ولي مفاتيح الهاوية والموت " ( رؤيا ١ : ١٧ ، ١٨ ) . الضمير " أنا " في هذه الفقرة لا يبين الإزدواج أو الثنائية . إنه هو الأول والآخر وهو الذي كان ميتا.

نفس المعني واضح في فقرات أخري ، " وليس أحد صعد إلى السماء إلا الذي نزل من السماء إبن الإنسان الذي هو في السماء " ( يوحنا ٣ : ١٣ ) . إذن هو " الواحد " الذي في السماء وهو إبن الإنسان على الأرض ، دائما نفس الأمر ، جوهر واحد، أقنوم واحد ، طبيعة واحدة .

والقديس بولس في حديثه إلى أساقفة أفسس ، ينادي بنفس الإتحاد " إحترزوا إذا لأنفسكم ولجميع الرعية التي أقامكم الروح القدس فيها أساقفة لترعوا كنيسة الله التي إقتناها بدمه " (أع ٢٠ ٢ ، ٢٨) "فكيف أمكن للرسول القول بأن الدم المسفوك هو دم الله لو كان هناك إزدواج في المسيح بأي معنى ؟

كما أن نفس الرسول يقرر في رسالته الأولي إلى أهل كورنثوس " لأن لوعرفوا لما صلبوا رب المجد ، ( ١ كو ٢ : ٨ )

إذن " فالواحد " المصلوب هو رب المجد نفسه . مرة أخري لا إزدواج .

نفس الحقيقة واضحة جدا من فقرات مثل " عظيم هو سر التقوي الله ظهر في الجسد " ( ١ تي ٣ : ١٦ ) - " الذي إذ كان في صورة الله لم يحسب خلسة أن

يكون معادلا لله . لكنه أخلي نفسه آخذاً صورة عبد صائراً في شبه الناس ، وإذ وجد في الهيئة كإنسان وضع نفسه وأطاع حتى الموت موت الصليب " ( في ٢ : ٦ - ٨) .

## ثانيا : عبارة " طبيعتين متحدتين معا هي عبارة في غاية الخطورة

١ - إنها تتضمن الإزدواج ، وحتى نوعاً من الفصل بين اللاهوت والناسوت ، وإلا فلا معنى للإصرار على عبارة " طبيعتين " مادام هناك إتحاد .

٢ - إنها لا تدل على إتحاد حقيقي - إنها بالأحرى تعبر عن وجود طبيعتين منفصلتين تقتربان أو تنضمان معا . وبناء عليه فمثل هذا التعبير يفتح طريقا إلى النسطورية التي بالتأكيد تدينها الكنائس الخلقيدونية كهرطقة ضد الإيمان المسيحي .

٣ - " عبارة طبيعتين متحدتين معا عبارة خطيرة ضد خلاصنا ، فلو أن هناك طبيعتين في المسيح بعد الإتحاد ، إذن ففداء المسيح كان عمل ناسوته لأن الجسد هو الذي صلب. وبالتالي فلا يكون لفداء المسيح قوة لخلاص الجنس البشري . والواقع أن قيمته تكمن في حقيقة أن " الواحد " الذي صلب هو " الكلمة " المتجسد . بالتأكيد لم يكابد اللاهوت عذاب الصلب ، إلا أن اللاهوت أعطي الصلب قيمته اللانهائية وقدرته المتناهية على خلاص كل الجنس البشري ، إن عبارة " طبيعة واحدة لها صفات وخصائص الطبيعتين " تنقذ إيماننا بفداء ربنا . وتتضمن عبارة " طبيعتين " إحتمال صلب جسد المسيح لا المسيح نفسه . وكل فقرات الأسفار المقدسة ضد هذا المفهوم .

فالدم هو دم الله ، كما قال القديس بولس " كنيسة الله التي إقتناها بدمه " ( أع . ٢ : ٢٨ ).

عبارة " طبيعتين " في المسيح لا يمكن أن توضح العقيدة التي تعترف فيها
 الكنائس الرومانية الكاثوليكية والخلقيدونية بأن القديسة مريم هي والدة الإله.

وعلى العكس يتضمن التعبير الخلقيدوني إحتمال الهرطقة النسطورية التي يقبلها كل البروتستانت على إختلاف طوائفهم، وهي أن القديسة مريم ليست أم الله ، والدة الإله . إنها فقط أم يسوع الإنسان ولا أدري كيف يمكن للكنائس الخلقيدونية أن تستمر في إعتقادها أن القديسة مريم أم الله . وعبارة أن المسيح طبيعة " واحدة "، يمكن أن توضح هذه الحقيقة بسهولة لأن " الواحد " المولود من القديسة مريم ليس هو يسوع الإنسان بل " الكلمة " المتجسد .

#### (ح) - الأرتوذكس الشرقيون يرفضون عقيدة خلقيدون

" هذه هي الأسباب التي من أجلها ترفض الكنائس الأرثوذكسية الشرقية عبارة " طبيعتين" وتتمسك بتعبيرها التقليدي القديم " طبيعة واحدة " التي أقرها القديس أثناسيوس العظيم والقديس كيرلس بطريرك الإسكندرية . وبالمثل هي الأسباب التي من أجلها ترفض الكنائس الأرثوذكسية غير الخلقيدونية الإعتراف بوثيقة " ليو" بابا روما والتعريف الخلقيدوني ، لأنها تقر بوضوح بوجود طبيعتين بعد الإتحاد .

#### (ط) - الحاجة إلى الإتفاق و الإتحاد

هذا هو رأينا وموقفنا اليوم . إنني شديد الإقتناع جدا بأن الإيمان الخلقيدوني بعيد عن كونه أوطاخيا ، ولذلك بعيد عن كونه أوطاخيا ، ولذلك فنحن لا نتخلي عن الأمل بأن يوما ما لن يكون لجميع الكنائس نفس الإيمان ، ولكن أيضا نفس الإعان ، وبكن أيضا نفس الإعتراف بالإيمان ونفس الإصطلاحات والتعبيرات اللاهوتية . يجب أن

ı ı

#### Recommended English Readings

- 1 Atiya, A.S.A History of Eastern Christianity, pp. 69 71.
- 2 Boer, Harry R A Short History of the Early Church, pp, 171 176.
- 3 Bruce, F.F.The Spreading Flame, pp. 312 315
- 4 Chadwick, Henry. The Early Church, pp. 200 205.
- 5 Danielou Marrou The Christian Centuries, vol. 1, pp. 348 358.
- 6 Duchesne, Louis The Early History of the Church, vol. 111, p. 271 -289.
- 7 Foster, John Church History 1, The First Advance, pp. 141 143.
- 8 Frends . W.H.C.The Early Church , pp . 237 246 .
- 9 Latourette, K.S. A History of Christianity, pp. 170 172
- 10 El Masry ,I.H. The Story of the Copts , pp. 215 238 .
- 11 Schaff, Philip History of the Christian Church, vol. III, pp. 137 139
- 12 Walker, Williston A. History of the Christian Church, pp. 137 139,734 762
- 13 Wand, J.W.C.A History of the Early Church to AD 500, pp. 234-243
- 14 Especially recommended is The Christological Controversies By Richard. A. Norris, JR, in the series Sources of Early Christian Thought, editor William G. Rusch. This book gives an excellent summary of Christology from the arliest days through Chalcedon including extensive quotes from the leading thinkers on the subject.
- 15 Also recommended for readings in Christology:
  Seeberg, Reinhold, Text Book of the History of Doctrines, pp. 243-271.

#### (ج) - نتائج مجمع خلیقدون

#### إستمرار الجدل حول العقيدة في المسيح

على العموم لقد حسم إقرار الإيمان الخلقيدوني ، الخلاف من جميع الوجوه حول لاهرت المسيح وناسوته ، بالنسبة للكنيسة الغربية ( اللاتينية ) ، لكن ليس بالنسبة للكنيسة الشرقية . فقد استمر الصراع بين الخلقيدونيين ( اليونانيين أوالبيزنطيين) واللاخلقيدونيين . وكان اللاخلقيدونيين هم الأقوي في الإسكندرية ، لكن كان لهم مراكز قوية أيضا في أورشليم ، وأنطاكية ، نصيبين ، وأديسًا . وقد حاول الخلقيدونيون في الشرق بدورهم إما أن يقنعوا أو يرغموا غير الخلقيدونيين على أن يغيروا من موقفهم ومن رأيهم .

#### الإضطهاد البيزنطي في مصر

مع عزل ديوسقورس ونفيه ، تم تعيين بروتيريوس Proterius صديق البيزنطيين بطريركا للإسكندرية بمرسوم إمبراطوري ( تذكّر أن عاصمة الإمبراطورية البيزنطية كانت القسطنطينية ) . كان هذا الإجراء مرفوضاً بجملته تماما من شعب مصر الذين انتخب من ناحيته تيموثاوس إيلوروس أسقفا له . وحين سنحت الفرصة هب عامة الشعب في الإسكندرية واغتالوا بروتيريوس . وتلا ذلك عندئذ محاولات أخري من القسطنطينية لتنصيب بطاركة بيزنطيين في الإسكندرية ، ومجهودات أخري بنفس التصميم من المصريين ، علي إختيار قادتهم بأنفسهم . وفي أنطاكية انتخب السوريون بطرس الفولر The Fuller بطريركا لهم في عام ٤٦٤ م خلقيدونيا قويا ، وهو الذي أدخل في تسبحة " الثلاث تقديسات ( قدوس قدوس قدوس ) في ليتورجية القداس ، عملة جديدة هي " قدوس الله ، قدوس القوي ، قدوس الحي الذي لا يموت ، الذي

صلب من أجلنا ". وهي كلمات مقبولة لدي اللاخلقيدونيين لكنها مرفوضة لدي الخلقيدونيين ، وخلال هذه الفترة إتخذت مقاومة البيزنطيين نغمة وطنية عالية ، ففي سنة ٤٨١ إختار الشعب بطرس مونجو Peter Mongo بطريركاً للإسكندرية وقد استطاع بطرس أن يحتفظ بمركزه بالرغم من التدخل البيزنطي . و لأن الخلقيدونيين كانوا مؤيدين من الإمبراطورأصبح اسمهم " الملكانيين Melchite " أو الإمبراطوريين " \* وكان الملكانيون يتحدثون اليونانية بينما كان غير اللاخلقيدونيين يستخدمون في ليتورجياتهم اللغة القومية الوطنية ، السريانية في سوريا والقبطية في مصر .

هذا الإحساس بالعزلة والتباعد الثقافي والسياسي بين الخلقيدونيين واللاخلقيدونيين تسبب في الإنفصال بينهم بنفس القدر الذي سببته المناظرات والجدل حول " العقيدة في المسيح " .

#### زينون Zeno وال هينوتيكون Zeno

لفترة ما ، كانت هناك تسوية للخلافات بين الإسكندرية والقسطنطينية عندما تقابل بطرس مانجو ، الذي انتخبه الأهالي بطريركا للإسكندرية ، مع أكاكبوس " Acacius بطريرك القسطنطينية . في ذلك الوقت كان الإمبراطور زينون قد اقتنع بأن إستخدام القوة ضد مؤيدي مبدأ "الطبيعة الواحدة " لا جدوي منه . وقد أصدرالإمبراطور زينون بمساعدة بطرس أسقف الإسكندرية وكاكبوس أسقف التسطنطينية في سنة ٤٨٢ م منشور الإتحاد وإسمه هينوتيكون " Henoticon " . وقد إعترف هذا " الهينوتيكون" بقرارات المجامع المسكونية الثلاثة الأولي ( نيقية والقسطنطينية وأفسس ) . وحرم ثانية ( أناثيما ) كل من نسطور وأوطاخي وأتباعهما . وكرم المنشور ذكري كيرلس وإقتراحاته الإثنى عشر . ووافق رسميا

<sup>\*</sup> لسنوات عديدة كان يوجد بطريرك ملكاني بيزنطي في الإسكندرية وفي أيام الإمبراطورية البيزنطية كانت تحميد فرقة من الجيش الإمبراطوري.

علي تعبير ثيوتوكوس . وأعلن أن المسيح واحد في الجوهر في ناسوته وفي لاهوته ، ولكن المنشور كان حريصا علي تجنب ذكر "طبيعة واحدة أم طبيعتين " . وقد جاء ذكر خلقيدونية كما هي لكن بطريقة غير مباشرة ، واختتم المنشور بهذه الكلمات ." أو من فكر بخلاف ذلك سواء في خلقيدون أو في أي مجمع أو سنودس آخر من أي نوع ، فهو محروم " أناثيما "، وقد كانت للشعب الحرية في قبول مجمع خلقيدونية .لقد كان منشور الإتحاد الهينوتيكون – كمحاولة لإيجاد حل وسط – مقبولا لدي البعض ، لكنه كان بصفة عامة غير ناجح . فقد بدا الهينوتيكون بالنسبة للخلقيدونيين كأنه إنكار لقانون مجمع خلقيدونية . أما لدي اللاخلقيدونيين فكان غير واف لأنه لم ينكر خلقيدون بصفة خاصة . لقد وسع هذا المنشور عموما الهوة بين روما والقسطنطينية بدرجة كبيرة . وقد أصدر" فيلكس Felix " بابا روما قرارا بحرم أكاكيوس ، وأكاكيوس بدوره حذف إسم الأسقف الروماني من ليتورجية الأفخارستيا . إن إصرار وإستمرار زينون وخليفته أنستاسيوس لمدة ستة وثلاثين عاما ( ٤٨٢ – ٨١٥ م ) علي محاولة فرض الهينوتيكون بالقوة علي الخلقيدونيين واللاخلقيدونيين علي السواء ، لم ينفع في حل المشاكل .

#### إحترام اللاخلقيدونيين

من المغيد أن نلاحظ سمو الإحترام لزعماء أنصار " الطبيعة الواحدة " الذي قسك به كاتب كاثوليكي روماني معاصر هو ، هنري مارو في كتاب Henri Marrou ) . يتأسف لمرور العصر الذهبي لآباء (In The Christian Centuries, vol. 1. p. 356 ) . يتأسف لمرور العصر الذهبي لآباء الكنيسة - جيروم ، يوحنا فم الذهب ، ثيودوريت ، كيرلس وغيرهم ، ويذكر أنه في الكنيسة - جيروم ، يوحنا فم الذهب ، ثيودوريت ، كيرلس وغيرهم ، ويذكر أنه في القرنين الخامس والسادس كانت الشخصيات القوية في الكنيسة موجودة بين معتنقي " الطبيعة الواحدة " ." لم يكن بين الخلقيدونيين واحد يتساوي معهم في المقام " . ثم يشير إلي تقواهم "ونشاطهم الروحي والليتورجي " ، وجهودهم التبشيرية وسط قبائل العرب في سوريا . وكان يكنه أن يذكر أيضا توسع الكنيسة القبطية وسط القبائل

النوبية في أعالي النيل . Copts . p . 259 , in Arabic vol , 11 , p. 169 عن ذلك أنظر كتاب " تاريخ الكنيسة (كالقبطية " للكاتبة إيريس حبيب المصري ، المجلد الثاني صفحة ١٦٩ ) ، وفي المقابل كانت الأقاليم الغربية تدخل عصورها المظلمة . وقدسقطت بلاد شمال أفريقيا ، وأسبانيا وبريطانيا ، وبلاد الغال في أيدي القبائل الوثنية . أما عن الكنيسة فبإستثناء روما ، كانت الأربوسية حية ونشيطة للغاية ، وكان أساقفة أرليز ورافينا وقرطاجنة – أربوسيين .

#### ساويرس الأنطاكي Severus of Antioch

كان ساويرس الأنطاكي شخصية هامة من جماعة اللاخلقيدونيين ( . ٤٦ - ٥٣٨ م ) . كان ساويرس كاتبا خصيب الإنتاج أدي الكثير في تعريف فكر ورأي " الطبيعة الواحدة " . نفاه الإمبراطور الخلقيدوني جوستين ، وقضي عشر سنوات في مصر ( ١٩٨٨ - ٧٢٧ م ) . ونجده مرة أخري في القسطنطينية في سنة ١٣٥ م . حيث كانت تحميه تبودورا زوجة الإمبراطور جوستينيان والتي كانت متعاطفة مع غير الخلقيدونيين ، لكنه نفي مرة أخري إلي مصر في سنة ١٣٥ م . رفض ساويرس محاولات فصل طبيعتي المسيح كما رفض أن يفسر ناسوت المسيح تفسيرا خاطئا . وربا كان ساويرس أقرب لقانون خلقيدون من كثيرين من زملائه . في الواقع يقول هنري مارو عنه " يمكننا القول إن عقيدة الطبيعة الواحدة تاريخيا ، وهي المبدأ الذي دام إلي العصور الحديثة ، هي عقيدة الطبيعة الواحدة التي نادي بها ساويرس ، وقد رفض ساويرس خلقيدونية ووثبقة " طومس ليو "مخلصا قاما لتعليم كيراس الذي يمجد إتحاد اللاهوت والناسوت في المسيح فوق كل شيء آخر . فلو أن الطبيعتين تميزتا الواحدة عن الأخرى ، فلقد كان ذلك تميزا منطقيا فقط وليس تميزا حقيقيا .

#### إنقسامات أميحاب الطبيعة الواحدة

لسوء الحظ تجزأ حزب اللاخلقيدونيين إلي طوائف أخري لأسباب سياسية ولاهوتية متنوعة . فهناك فريق لا يغفر أبدا لبطرس مونجو موافقته على الهينوتيكون. وهناك جماعة تؤمن بعقيدة أوطاخي إيمانا كاملا ، وكانوا يؤمنون بأن اللاهوت ابتلع واستوعب الناسوت تماما في المسيح . وهناك مدرسة تتبع جوليان إلهاليكارناسوسي Halicarnassus الذي كان يؤمن بأن جسد الرب غير قابل " للفساد " متضمنا بذلك أنه لم يكن متأثرا بالحواس والأحاسيس الإنسانية الأصلية النمطية ( مثل الجوع والعطش والأثلم .. إلخ ) .

#### الإمبراطور جوستينيان

ظهر آنذاك شخص أثر تأثيرا عظيما في مستقبل الكنائس وإمبراطورية الشرق - هو جوستينيان الأول ( ٤٨٣ - ٥٦٥ م ) أعظم أباطرة البيزنطيين الذي حكم من سنة ٧٥٥ م حتى موتد سنة ٥٦٥ م . وإذ نترك جانبا نجاحه الكبير سياسيا وعسكريا ، نتجه إلى علاقاته بالكنيسة . كان جوستينيان لاهوتيا مقتدرا شرع في تسوية الفروق بين الفروع الخلقيدونية وغير الخلقيدونية للكنيسة . وقد سعي نحو أساس وسط يمكن أن يعيد التأكيد الكيرلسي للإقرار الخلقيدوني بدون الإساءة إلي البيزنطيين " الأرثوذكس" . ونجح جوسيتينيان إلى حد كبير مع البيزنطيين لكن النجاح لم يحالفه مع الإسكندريين . كان جوستينيان يتلقي المساعدة من اللاهوتي " ليونيتوس " محالفه مع الإسكندريين . كان جوستينيان يتلقي المساعدة من اللاهوتي " ليونيتوس الواحدة ؛ الطبيعتين"، فتمسك بأن طبيعة المسيح البشرية كانت متحدة مع " اللوجوس " منذ الأزل ولم توجد قط بصورة مستقلة عنه . الإنسان في المسيح ، حقيقي ، لكن مركزه اللوجوس .كانت وجهة نظر ليونينوس فعلياً وعملياً قريبة جدا من فكر ساويرس الأنطاكي ( أنظر أعلاه ) لكن الغالبية من طوائف الطبيعة الواحدة في سوريا ومصر

لم يكن يرضيهم شيء أقل من الرفض التام الفوري لإقرار خلقيدون -

لذلك فإن الكنائس الشرقية الأرثوذكسية في صلوات الليتورجية تحيي فقط ذكري المجامع المسكونية الثلاثة الأولى فقط ، نيقية ، القسطنطينة ، أفسس . أما الكنائس الخلقيدونية فتعترف بسلطة سبعة مجامع مسكونية – هي نيقية – ٣٢٥ م القسطنطينية ( الأول ) سنة ٣٨١ م ، أفسس سنة ٤٣١ م ، خلقيدونية سنة ٤٥١ م القسطنطينية ( الثاني ) سنة ٣٥٠ م ، القسطنطينية ( الثالث ) سنة ٣٨٠ م ، نيقية ( الثاني ) سنة ٧٨٧ م .

#### الفصول الثلاثة ومجمع القسطنطينية الثاني

مرة أخري حاول جوستنيان الأول في ما يعرف بمناظرات " الفصول الثلاثة " التي أدت إلي إنعقاد المجمع الخامس العام في القسطنطينية . ففي سنة 380 م أدان الإمبراطور بعض الكتابات التي اعتبرها نسطورية . (١) شخصية وكتابات ثيودور الإمبراطور بعض الكتابات التي اعتبرها نسطورية . (٢) كتابات ثيودوريت ( ٣٩٣ – ٤٥٨ م) في نقد كيرلس بطريرك الإسكندرية . (٣) خطاب إيباس السوري - كان الغرض من هذه الخطة هو السماح فقط لتفسير كيرلس للإقرار الخلقيدوني وتنقيته من أي ارتباطات نسطورية ( ملاحظة : ثيودوريت وإيباس أعيدا إلي مراكزهما في خلقيدون). لم يكن بابا روما فيجيليوس Vigilius ، سعيدا حيث أنهم الآن حقروا مجمع خلقيدونية لكنه لم يستطع أن يفعل إلا القليل لأن جوستنيان كان قد هزم إيطاليا للمرة الثانية وسيطر سيطرة تامة علي الإمبراطورية شرقها وغربها. لذلك استطاع جوستنيان أن يدعو إلي إنعقاد مجمع القسطنطينية المسكوني الثاني في سنة استطاع جوستنيان من تعبد إلي إنعقاد مجمع القسطنطينية ( بيزنطة ) وقبلها فيجيليوس والغرب تحت الضغط . كان الغرض الرئيسي لجوستنيان من تمسكه بالمجمع فيجيليوس والغرب تحت الضغط . كان الغرض الرئيسي لجوستنيان من تمسكه بالمجمع فيجيليوس والغرب محت الضغط . كان الغرض الرئيسي لجوستنيان من تمسكه بالمجمع فيجيليوس والغرب محت الضغط . كان الغرض الرئيسي الموسريا ومصر ، لكن مجهوداته فيجيليوس والغرب محت الضغط . كان الغرض الرئيسي الموسريا ومصر ، لكن مجهوداته فيجيليوس والغرب محت الصغطة الواحدة " من سوريا ومصر ، لكن مجهوداته

كانت بدون فائدة.

#### يعقوب باراديوس ( يعقوب البرادعي ) Jacob Bardaeus

بسبب الإجراءات التى إتخذها الإمبراطور إنقسمت جماعة اللاخلقيدونيين إنقاسما خطيرا. وكان الشخص الذي بذل مجهودا كبيرا لإنقاذ هذه الجماعة من الإنقراض هو يعقوب البرادعي أسقف سوريا ( ٥٤٢ م- ٥٧٨ م ) . كان يعقوب قد أقيم أسقفا سنة ٥٤٢ م على يد ثيودوسيوس أسقف الإسكندرية وبتشجيع من الإمبراطورة " ثيودورا " التي كانت تميل جزئيا إلى أصحاب مبدأ الطبيعة الواحدة. وكان البرادعي ( الإسم يعني الأسمال ) يسافر متنقلا في كل الشرق الأوسط متنكرا في زي شحاذ ليهرب من القبض عليه ، مشجعا قادة الكنيسة ، وكأن يقوم برسامة الكهنة ، ناهضا باجتماعات المصلين . وقد نظم مجمعا للأساقفة في الإسكندرية . أما هو نفسه فلم يحظ بالإرتقاء إلى عرش البطريركية ، لكنه في سنة . ٥٦ م نجح في تنصيب كاهن غير خلقيدوني بطريركا الأنطاكية إذ لم يكن هناك أي بطريرك على أنطاكية منذ عزل ساويرس سنة ١٨٥ م . يقول تقليد الكنيسة السريانية آن يعقوب البرّادعي كرس ما لا يقل عن سبعة وعشرين أسقفًا، إثنا عشر أسقفًا منهم في مصر . وكان يعمل بلا كلل أو ملل ليجمع ويوحد الكنيستين الأرثوذكسيتين المصرية والسريانية . وما تزال الكنيسة الأرثوذكسية السريانية تُعرف لهذا اليوم بالكنيسة اليعقوبية . ومع أن الكنيستين الأرثوذكسيتين القبطية والسريانية لم تتحدا قط، فقد كانت بينهما دائما علاقة أخوية وثيقة.

#### مرقليوس Heraclius وعقيدة المشيئة الواحدة " Monotheletism "

إلا أن الهوة اتسعت بين الخلقيدونيين واللاخلقيدونيين في السنوات التالية ، عندما حاول الأباطرة من بعد جوستنيان - إما بالقهر أو بالإقناع - أن يعيدوا توحيد

الكنيسة . وفيما يختص المصريين فإنهم إعتبروا هذه المحاولات على أنها ليست سوي احتلال واستغلال من أجنبي معتد ظالم . وفي خلال القرن السابع قامت جيوش الفرس تحت قيادة خسرو Chosroes بغزو سوريا وفلسطين واحتلال مصر لمدة عشر سنوات . وكانت الإمبراطورية كلها معرضة للضياع لولا الإمبراطور هرقل الذي تمكن من أن يرد الفرس على أعقابهم . إلا أن هرقل إتبع السياسة البيزنطية الأصلية النمطية ضد مصر، فأقام بطريركا ملكانياً في الإسكندرية وخوله سلطات مدنية ، وكنسية . كما ابتكر هرقل أيضا نظرية لاهوتية جديدة كان يرجو بمقتضاها أن يجذب أصحاب مبدأ الطبيعة الواحدة . كانت هذه النظرية تسمى " Monotheletism " ( أي المشيئة الواحدة ) أو وحدانية وتناسق الإرادتين الإنسانية والإلهية في المسيح . وقد لقيت هذه النظرية بعض الإهتمام في روما وأنطاكية لكنها قوبلت بالرفض القاطع الفوري في الإسكندرية. في سنة ٦٣٨ م حاول هرقل بمرسوم إمبراطوري أن يجبر كل الكنائس على قبول مبدأ عقيدة " الإرادة الواحدة " ، الأمر الذي أدي إلى المزيد من سخط وهياج الإسكندريين . لقد كان أقباط مصر ملتزمين برفض أي حل يوناني من خلقيدونية إلى هينوتيكون " Henoticon " إلى عقيدة الإرادة الواحدة " Monotheletism " فإذا أخذنا في الإعتبار معاملة البيزنطيين لهم لعرفنا أند كان لديهم سبب وجيه جدا لذلك .

#### كورش المقوقس الملكاني، بطريركا

كجزء من جهوده لإخضاع مصر ، قام هيرقليوس بتعيين ساويرس" كورش " بطريركا ملكانيا وواليا إمبراطوريا في نفس الوقت ، وبولاية ساويرس " كورش" (المعروف عند العرب بإسم " المقوقس " ) ، بدأت حقبة من الظلم فاقت الكل في قسوتها ، فاضطر البطريرك القبطي بنيامين إلي أن يعيش لاجئا في الأديرة حتي وضع غزو العرب حدا للحكم البيزنطي . كانت مصر ، لبضعة قرون ، مطمعا للإمبراطوريات المختلفة بسبب وفرة محصولها من القمح . لكن المصريين لم يذوقوا

مرارة الإضطهاد تحت نير أي ظالم بقدر ما ذاقوه تحت حكم البيزنطيين الذين إستغلوهم إقتصاديا ، وسياسيا ، ودينيا . لقد وفر عليهم الغزو العربي المزيد من العقوبات من البيزنطيين ، لكن الغزوة أيضا غيرت الوضع تغييرا جوهريا بالنسبة لهم ولكل الطوائف الدينية في الشرق الأوسط .

#### اليونان الأرثوذكس والأقباط الأرثوذكس

لقد تناست كنيسة الغرب الحديثة كل شيء عدا قضايا ألوهية المسيح ، التي كانت النقطة المركزية لذلك الصراع المريرفي القرون الرابع والخامس والسادس والسابع، بل وحتي الكنائس الشرقية التي تحتفظ في ذاكرتها بتلك القضايا ، تتكلم في الموضوع بتحفظ ورفق وبدون تعصب (كما في شهادة الأنبا أغيرغوريوس السابق ذكرها). وجدير بالملاحظة أنه فيما عدا تعريف الناسوت واللاهوت في المسيح (لم تكن القضية مطلقا هل هناك ؟ بل كيف ؟ ). فإن اللغات وبعض جوانب التقليد والليتورجية ، فيها مشابهات عديدة بين الأرثوذكس اليونان والأرثوذكس الأقباط فالكنيستان تتفقان علي ذبيحة الأفخارستيا في الليتورجية المقدسة ، وعلي الأسرار المقدسة السبعة ، والنظام الأسقفي ، ومبدأ الرهبنة ، والحج والصوم ، وذواج الكهنة وعدم زواج الأساقفة ، ورفات القديسين، والأيقونات (لكن ليس التماثيل). والكتاب المقدس والتقليد لهما السلطان بالتساوي ، في تعريف الإيان .

ولا شك إن تاريخ العزلة المبكرة بين الكنيستين ، ثم القرون التي حدث فيها إنفصال بينهما بسبب إختلاف السلالات والحضارات ، كل هذا زاد من صعوبة الإتحاد بينهما ، وهو إتحاد يبدو أمام المراقبين الخارجيين ممكنا ومحتملا من الخارج .

#### Recommended English Readings

- 1 Atiya, A.S. A History of Eastern Christianity, pp. 71 78.
- 2 Danielou, Jean, The Christian Centuries, vol. 1, pp. 353 368. Marrou, Henri.
- 3 Duchesne, Louis, The Early History of the Church, vol. 111, pp.-
- 4 Al Masry, I, H, The Story of the Copts, pp. 241 268.
- 5 Schaff, Philip, History of the Christian Church, vol. 111, pp. 762 -
- 6 Seeberg, Reinhold, Textbook of the History of Doctrines, vol. 1,pp. 272 288.
- 7 Walker, Williston, A History of the Christian Church, pp. 140 148.

# 9 - التطورات داخل الكنيسة في القرون - الرابع والخامس والسادس

# أ - الإدارة والنظام

#### مركز وحياة الأساقفة

لقد ناقشنا فيما مضى تطور سلطة وقوة الإكليروس في العصر القسطنطيني (القرن الرابع). ووجدنا في القرنين الخامس والسادس مزيدا من التأكيد على هذا الإتجاه. فقد أصبح الأساقفة فعليا وعمليا موظفين كبارا للدولة. ( ويبدو أنه لم يكن هناك ثمة تناقض في أن يقوم الإمبراطور هرقل ( القرن السابع ) بتعيين سايرس (المقوقس ) أسقفا علي الإسكندرية وأن يمده بالسلطتين الدينية الكنسية ، والمدنية . وكان المتوقع منهم أن يتنافسوا مع نظرائهم السياسيين في ممارسة سلطتهم وفي أسلوب معيشتهم في حياتهم . وكانوا منهمكين في العمل . فكانوا يعمدون ، ويحلون ، ويكرزون ، ويحرمون . كانوا إداريين ، وقضاة ، ومجادلين، ومدافعين عن الإيمان ، ومستشارين للإمبراطور . وكان الأمر يتطلب من الشخص رحلة طويلة من التلمذة والتدريب ، قبل أن يصل إلي مركز الأسقفية . وقد وضع البابا سيريشيوس \* سنة والتدريب ، قبل أن يصل إلي مركز الأسقفية . وقد وضع البابا سيريشيوس \* سنة برنامجاً لرجال الإكليروس المنتظرين . فيبدأ الشخص في سن السادسة كقاريء للإنجيل . ثم يتقدم إلي رتبة مساعد شماس ، وبعد ثلاث سنوات إلي شماس وأخبرا إلى القسوسية ( أي الكهنوت ) . وعند بلوغ الأربعين يتوقع المرء أن يصبح أسقفا .)

From Siricuis letter 1:9-10)

<sup>\*</sup> تذكر الكنيسة البابا سيريقيوس لأند اتخذ خطرات لمنع بعض دوائره من الوقوع تحت السلطة القضائية للقسطنطينية .

## إستبعاد الأثرياء من الإكليروس

منذ أيام قسطنطين كانت السلطات تثبّط همة الأثرياء عن الدخول في خدمة الكهنوت. ففي سنة ٣٢٦ م أمر الإمبراطور بأن "أصحاب الثروات الصغيرة" متوسطي الدخل هم فقط الذين يرسمون. فقد كانت الحكومة شغوفة ألا تفقد إيراداتها. وكانت هناك إستثناءات بالطبع، مثل أمبروسيوس، لكن لسوء الحظ فإن أمر الإمبراطور كان معناه أيضا، أنه في أوقات كثيرة دخل الخدمة أناس قلت موهبتهم أو هزل تعليمهم.

### تأثير العلمانيين

مع إزدياد قوة الإكليروس كان تأثير العلمانيين يتضاءل بالتناسب . على أية حال يمكن أن تلاحظ أن العلمانيين إستمروا يلعبون دورا هاما في حياة الكنيسة وتطورها وغوها . فكان كل واحد مهتما بالفكر اللاهوتي .وكانت الهرطقة الأربوسية والمنازعات حول العقيدة في المسيح ، هي موضوع الساعة . وكان الناس علي إختلاف مراكزهم من المتعلم إلى الأمي يتابعون الصراع داخل المجامع بنفس الولع والشوق الذي يتابع بد الإنسان الحديث في الشارع مبارياتد في كرة القدم . وبسبب القرارات غير المرضية كان العامة يخرجون في مظاهرات صاخبة إلى الشوارع، وكان الأباطرة يعقدون المجامع كما كان كبار رجال البلاط يشاركون فيها مشاركة فعالة، وكان العلمانيون المثقفون مستشارين للاهوتيين . وكان إثنان من أهم مؤرخي هذه الحقبة وهما سقراط وسوزومين خادمين مدنيين في القسطنطينية . وأخيرا لقد أسهم العلمانيون في الجهد التبشيري للكنيسة إسهاما عظيما . فالتجار المسافرون إلى خارج حدود الإمبراطورية كانوا يحملون معهم الإنجيل . وقد تم تحويل أيرلندا إلى المسيحية بفضل صبى مسيحي صغير اسمه ( باتريك ) Patrick . كان البربر قد أسروه ،ويفضله أيضا تجدد من أسروه . وتكررت القصة أيضا في إثيوبيا بأسر فرومينيتوس Frumentius واوديسيوس Aedisius.

#### تدهور وضعف تأثير العلمانيين

وبحلول القرن الخامس يلاحظ المؤرخون تدهورا واضحاً ظاهراً في تأثير العلمانيين. " فالخوف المتزايد من اقتراب النهاية ( نهاية الإمبراطورية ) قتل الفكر اللاهوتي المستقل لدي العلمانيين. وأصبح المستقبل للكاهن والراهب ورجال الإكليروس. ففي كل مجال. كان العالم القديم يسير في ظل عتمة الخوف إلي عصور الظلمة. وخلال سنوات قليلة بعد موت البابا " ليو " سنة ٤٦١ م واجهت الكنيسة والشعب في الغرب عالماً بربريا خالصاً (Frend, W.H.C." The Early ( Church ", p. 252 )

## ب - العبادة

# تطورات في العبادة

بدأت بعض التطورات الجديدة وقتئذ في الظهور . وصار استخدام كتاب القراءات اليومية أمراً شائعاً ، وتم تحديد فقرات من العهد القديم ، ومن الرسائل ، ومن الأناجيل لتقرأ كل يوم أحد من كل أسبوع . وقد وصلت الكرازة والوعظ إلي القمة في القرنين الرابع والخامس برجال مثل أمبروسيوس ، ويوحنا ذهبي الفم ، وكيرلس ، الذين اجتذبوا حشودا من جماعات المصلين . وكانت الخدمات في أماكن خاصة ومناسبات خاصة ذات مغزي عظيم وأهمية كبري . وقد كتب أحد الحجاج الذين زاروا أورشليم في سنة . ٣٩ م تقريرا عن خدمة يوم الأحد : " في يوم الرب يجتمع جمهور الشعب قبل صياح الديك بأعداد ضخمة علي قدر ما يتسع المكان ... ( وأيضا ) خارج الأبواب حيث تعلق المصابيح لهذا الغرض . وخوفا من أن لا يكونوا حاضرين ( في الوقت المحدد ) يأتون قبل المرعد ويجلسون هناك ، ينشدون

التسابيح وكذلك الترانيم بالتناوب ( المردات ) ويقيمون الصلاة بين التسابيح ولترانيم العديدة .. وعندما يخرج الأسقف يقترب الجميع لتقبيل يده . Guoted by ) ( Prend oP , cit . p . 250

# معني "عشاء الرب" في الشرق والغرب

كان سر الأفخارستيا - عشاء الرب - بوضوح هو الجزء المركزي في العبادة لكل من الكنائس الشرقية والغربية . كان الإعتقاد الراسخ أنه بقوة الله يصبح المسيح حاضراً وموجوداً في الخبز والخمر . على أية حال كان هناك فرق في التأكيد بين الشرق والغرب . ففي الغرب خاصة بعد أوغسطينوس ، صارت الفكرة عن سر الأفخارستيا أنه وسيلة للغفران والتطهير من الخطية ، وأنه ميل من الله ليكون رحيما بالخاطيء ، وأنه إستعادة للشركة المتهدمة . أما في الشرق فكانت الفكرة عن العشاء - وما تزال إلى اليوم - أنه أساسا سر عظيم ، محيي ، واهب الحياة ، فيه يتلقي المتناول الجسد المتحول ، والدم المتحول - للرب . وبهما يصير شريكا للطبيعة الإلهية . وفيما يلي نورد المفهوم الشرقي كما شرحه كيرلس الأول بطريرك الإسكندرية :

" الإبن الوحيد ، بالحكمة التي هي حكمته ، وغشورة الآب ، وجد ومهد السبيل الذي نأتي به إلى الإتحاد بالله ، وببعضنا البعض - نحن أنفسنا برغم أننا باختلافاتنا أفراد منفصلون في الروح والجسد . لأنه بالجسد الواحد ، جسده هو ، يبارك من يؤمنون به بواسطة سر العشاء المقدس ويجعلهم جسداً واحداً مع نفسه ومع بعضهم البعض .. لأنه إن كنا جميعنا نشترك في الخبز الواحد ، فكلنا نصير جسداً واحداً ، لأنه لا يمكن أن يتجزأ المسيح ، لذلك تدعي الكنيسة " جسد المسيح " الذي نحن الأفراد أعضاء فيه ، طبقا لمفهوم بولس . لأننا كلنا متحدون مع المسيح الواحد من خلال جسده المقدس بقدر ما نأخذه ونتناوله ، الذي هو واحد غير منقسم في أجسادنا ". (Comm . in Joanmem XI : 10)

## ج - الرفات والذخائر والقديسون والملائكة

#### تكريم القديسين

هاقد لاحظنا بالفعل الإتجاه المتزايد نحو تكريم القديسين وشهداء الكنيسة . وقد أصبح هذا الإتجاه الآن جانباً ثابتاً ومقدسا من جوانب حياة الكنيسة . وتعتبر القوي التشفعية للقديسين والشهداء أكثر فعالية فهم الأقرب إلي الله . وكان أوريجانوس و ذهبي الفم ، وكيرلس الأورشليمي ، من ضمن الذين أعطوا للطقس الديني الخاص بالقديسين والشهداء أساساً لاهوتياً خطيراً .فالقديسون أصبحوا الحراس علي المدن ، والمعضدين للتجارة ، والشافين للأمراض . فهم حاضرون في كل مكان ، وبتعبير جيروم : " إنهم ( أي القديسين ) يتبعون الحمل حيثما يذهب . فإن كان الحمل كائن في كل مكان ، فلا بد أن نؤمن بنفس الأمر بالنسبة لمن هم مع الحمل " . الحمل كائن في كل مكان ، فلا بد أن نؤمن بنفس الأمر بالنسبة لمن هم مع الحمل " . (7 , Against Vigilantius ) كما كانت رفات وذخائر وأجزاء أجساد القديسين والشهداء جزءاً متمما لتشييد كل كنيسة . وطبقا لمرسوم المجمع السابع العام ( نيقية الثاني سنة ٧٨٧م) قال : " إذا وجد أي أسقف من الآن فصاعدا يدشن هيكلاً بدون رفات أو ذخائر القديسين ، يعزل بوصفه متعدياً على التقاليد الكنسية " .

# العذراء مريم

مع أن العذراء مريم حظيت دائما بمكانة خاصة من إحترام وتقدير المسيحيين ، فإنها لم تصل إلي أعظم مراتب السمو والرفعة حتى القرن الرابع . فكانت في نظر الناس كمال المثل الأعلى للبتولية (للرهبانية) في خضوعها لإرادة الله . إن السمو والإعلاء الكامل لمريم كالأولى والعظمى بين كل المخلوقات جاء أثناء المنازعات حول

العقيدة في المسيح " عندما وصفت رسميا بأنها " والدة الإله " ثيوتوكوس . وقد مدحها الآباء الشرقيون ( ديديموس وأفرايم ويوستين وغيرهم ) بأفخم عبارات التمجيد. بعد ذلك صارت مريم الأولي بين كل القديسين في التقدير والإحترام الشعبي والرسمي علي السواء . وقد قورنت مريم التي جاء الخلاص عن طريقها بحواء التي دخلت الخطية عن طريقها . ومن المحتمل - ربا بدون قصد - وكنتيجة للمنازعات حول العقيدة في المسيح ، وتأكيدهم علي ألوهية الإبن ، أن العذراء ، الأم الحنون ، وبن المحراء الأكثر إنسانية كشفيعة لدي الآب . فهي الأكثر قربا .

#### الملائكة

في القرن الخامس ظهر مؤلف مكتوب بإسم ديونيسيوس الأريوباغي Dionysius في القرن الخامس ظهر مؤلف مكتوب بإسم ديونيسيوس الأريوباغي the Areopagite ( أع ١٧ – ١٧ ) يحث علي تبجيل الملائكة . وكان أعظمها كرامة هو رئيس الملائكة ميخائيل الذي يحتفل بعيده في الكنيسة الغربية . وقد بنيت في القرن الخامس كنيسة علي إسمه بالقرب من القسطنطينية ، وأخري في روما . وصار الإحتفال بعيد الملاك ميخائيل ( ٢٩ سبتمبر – لدي الغرب ) أعظم الأعياد شعبية في القرون الوسطى .

#### Recommended English Readings

- 1 Frend, W.H.C. The Early Church, pp. 247 252.
- 2 Jay, E.G. The Church, pp. 75 83.
- 3 Walker, Williston. A History of the Christian Church, pp. 150 158.

#### نهاية عصر

بالطبع لا يمكن إيجاد تعريف دقيق للعصور التاريخية . فالتاريخ سلسلة متصلة تنظوي أجزاؤها المستمرة على حقب زمنية مختلفة ممتزجة ومتداخلة الواحدة في الأخرى على أي حال فنحن نحذو حذو كبار المؤرخين في إنهاء هذا الوصف الخاص بالكنيسة الأولى في القرن السادس . وقد تميز خط النهاية – إن صح وجود مثل هذا الخط - بسقوط الإمبراطورية الغربية ، والانزلاقة الطويلة نحو العصور الوسطي ، وبزوغ الكنيسة الإمبراطورية ، والإمبراطورية الرومانية المقدسة ، وحكم بيزنطة في الشرق ، وتنافر الشرق والغرب فيما بعد خلقيدونية . وقد عجل من هذه النهاية أيضا الغزوات العربية وسيطرة الإسلام على بلاد الشرق الأوسط .

## تاريخ الكنيسة

إن كلمة تاريخ هنا لا تعني الماضي فحسب ، وإنما تعني قصة كفاح وصمود في مواجهة مخاطر واضطهادات تمس كيان الكنيسة والإنسان ، وبدع وهرطقات هدامة للتعليم والإيمان.

عندما تفرغ ياعزيزي القاريء من قراءة المجلد الثالث الذي بين يديك تكون قد عرفت كيف وصل إلينا الإيمان وما انعقد من مجامع كان لها تأثيرها القوي علي الكنيسة ، وغيرها من الأحداث التي وقعت فيما بين القرنين الرابع والخامس.



